Six mythes au sujet du libertarianisme. Par
Murray Rothbard

7 décembre 2012

Six mythes au sujet du libertarianisme

Par Murray N. Rothbard*

Traduction de Geoffroy Le Gentilhomme, Institut Coppet

Le libertarianisme est aujourd’hui le credo politique dont la progression est la plus rapide aux
Etats-Unis. Avant de juger et d’évaluer les mérites du libertarianisme, il est essentiel de
comprendre ce qu’il est, et surtout ce qu’il n’est pas. En particulier, il convient de réfuter un
certain nombre d’idées fausses répandues (notamment auprés des conservateurs) a son
sujet. Dans cet essai, je vais énumérer, et soumettre a la critique, les mythes les plus répandus
au sujet du libertarianisme. Une fois ces mythes réfutés, les lecteurs seront en mesure de discuter
du libertarianisme, libres de I’influence des idées fausses ; il sera alors possible de débattre de
cette philosophie, d’en évaluer les mérites et les démérites.

Mpythe 1 : Les libertariens croient que les individus sont des étres socialement isolés,
hermétiques, insensibles aux influences extérieures

Pour fréquente que soit cette critique, elle n’en reste pas moins surprenante. Au cours de mes
lectures, je n’ai jamais rencontré un auteur libéral soutenant une telle position. La seule
exception étant le fanatique Max Stirner, un individualiste allemand du milieu du XIXe siecle,
qui n’eut cependant qu’une influence minime sur le mouvement libertarien. En outre, la
philosophie de Stirner selon laquelle « la Force Fait le Droit [Might Makes Right] » et son rejet
de tous les principes moraux, quels qu’ils soient, y compris celui des droits individuels, qu’il
qualifia d’ « illusion mentale », ne permettent guére de I’inclure parmi les penseurs libéraux.
Hormis Stirner, cependant, aucun auteur libéral n’a soutenu une opinion ressemblant, méme de
loin, a cette accusation fréquente.

Les libertariens, il est vrai, sont individualistes, politiquement et méthodologiquement. Ils
soutiennent que seuls les individus pensent, préférent, agissent et choisissent. Ils croient que les
individus sont propriétaires de leur corps, et qu’ils ont le droit de n’étre pas victimes d’intrusion
violente. Mais aucun individualiste ne nie que les gens s’influencent les uns les autres, que ce
soit a propos de leurs buts, leurs valeurs, leurs désirs ou leurs occupations. Comme F.A. Hayek
le souligna dans son remarquable article, « Le sophisme de I’effet de dépendance », la critique
de la libre entreprise que J.K. Galbraith énonca dans The Affluent Society, reposait sur cette
proposition : la science économique fait I’hypotheése que les individus établissent seuls leurs



préférences, qu’ils ne sont pas influencés par d’autres. Au contraire, comme Hayek le souligna,
tout le monde sait que les gens ne déterminent pas seuls les valeurs auxquelles ils sont attachés,
mais qu’ils sont influencés dans leur choix. Aucun libertarien ne nie que les individus
s’influencent constamment les uns les autres. Il n’y a rien a objecter a cette tendance inévitable.
Les libertariens ne s’opposent pas a la persuasion volontaire, ni a la coopération et a la
collaboration entre individus. Ils s’opposent a I’imposition violente de valeurs par le biais du
pouvoir politique, et a la pseudo « coopération » imposée par I’Etat.

Mpythe 2 : Les libertariens sont libertins. Ils sont hédonistes et courent apres les modes de vie
alternatifs

Irving Kristol a récemment défendu une telle position. Kristol prétend que I’éthique
libertarienne est hédoniste, et que les libertariens « vénérent la société de consommation et tous
les modes de vie alternatifs que la prospérité capitaliste met a disposition des hommes. » En
réalité, le libertarianisme n’est pas, et ne prétend pas étre, une théorie morale ou esthétique ; il
n’est qu’'une théorie politique, un sous-ensemble de la théorie morale qui traite du rdle de la
violence en société. La théorie politique traite du role de 1’Etat, de ce qu’il doit faire ou ne pas
faire ; I’Etat se distinguant des autres groupes sociaux en ce qu’il organise la violence. Le
libertarianisme soutient que seule 1’autodéfense peut justifier le recours a la violence, et que
I’emploi de la force devient illégitime, injuste et criminel lorsqu’il dépasse cette limite. Le
libertarianisme, par conséquent, stipule que les violations des droits individuels sont illégitimes
et qu’une personne devrait étre libre d’agir comme bon lui semble a condition qu’elle respecte
les droits d’autrui. La fagon dont une personne se comporte a I’intérieur de ces limites est d’une
importance cruciale, mais ne concerne pas le libertarianisme.

Il n’est donc pas surprenant que certains libertariens soient hédonistes, adeptes de modes de
vies alternatifs, alors que d’autres adhérent fermement a la moralité bourgeoise et
conventionnelle. Certains libertariens sont libertins ; d’autres sont trés attachés a la discipline
imposée par les doctrines religieuses. D’autres encore n’ont pour morale que celle imposée par
I’axiome de non-agression. Autrement dit, le libertarianisme, en lui-méme, ne prescrit aucune
théorie morale générale ou personnelle. Il n’offre pas de sagesse de vie ; ce qu’il offre, c’est la
liberté, de sorte que chacun puisse étre libre d’agir selon ses propres principes moraux. Les
libertariens s’accordent avec Lord Acton lorsqu’il affirme que « la liberté est la plus haute des
fins politiques », mais pas nécessairement la fin la plus haute sur 1’échelle de valeurs de tous
les individus.

En revanche, il n’est pas contestable que les économistes libertariens, partisans de la libre
entreprise, soient ravis lorsque le marché libre accroit I’éventail de choix a la disposition des
consommateurs, et augmente ainsi leur niveau de vie. Sans aucun doute, 1’idée que la prospérité
est plus souhaitable que la misére est une proposition morale, et a trait au champ plus large de
la théorie morale ; c’est malgré tout une proposition a laquelle je crois fermement.

Mpythe 3. Les libertariens ne croient pas aux principes moraux ; ils se limitent a des analyses
colits-avantages en supposant que I’homme est toujours rationnel.

Ce mythe est, bien sir, li¢ a 1’accusation précédente d’hédonisme, et I’on peut en partie y
répondre de la méme fagon. Il existe en effet des libertariens, en particulier les économistes de
I’école de Chicago, qui refusent de croire que la liberté et les droits individuels sont des
principes moraux ; et qui évaluent les politiques publiques a I’aune de leurs prétendus cotts et
avantages sociaux.



Tout d’abord, la plupart des libertariens sont “subjectivistes” en économie, c’est-a-dire qu’ils
croient que le bien-étre des individus ne peut étre ni mesuré ni additionné. De ce point de vue,
les concepts de colits ou d’avantages sociaux sont illégitimes. De surcroit, 1’existence de
principes moraux, du droit naturel sur sa personne et sa propriété, est centrale dans
I’argumentation de la plupart des libertariens. Par conséquent, les libertariens soutiennent que
la violence agressive, ¢’est-a-dire la violation de ces droits, est absolument immorale, quels que
soient les personnes ou les groupes a ’origine de cette violence.

Loin d’étre immoraux, les libertariens appliquent simplement une éthique humaine universelle
a ’Etat, de la méme maniére que la plupart des gens appliqueraient cette éthique a toutes les
autres personnes ou institutions sociales. En particulier, comme je 1’ai souligné ci-dessus, le
libertarianisme, en tant que philosophie politique, applique sans crainte a I’Etat une croyance
¢thique que la plupart d’entre nous entretenons a I’égard de la violence. Les libertariens ne font
aucune exception a la régle d’or lorsqu’il s’agit de I’Etat. Les libertariens soutiennent qu’un
meurtre reste un meurtre, et qu’il ne peut pas étre justifié par la raison d’Etat s’il est commis
par le gouvernement. Nous croyons qu’un vol reste un vol et qu’il ne devient pas 1égitime si
une bande organisée de criminels le renomme « impot ». Nous croyons que I’esclavage reste
I’esclavage méme si I’institution qui 1’applique I’appelle « conscription ». En résumé, la clé de
la théorie libertarienne, c’est qu’elle applique a tous son éthique universelle, et ne fait pas
d’exception pour 1’Etat.

Les libertariens sont donc loin d’étre indifférents ou hostiles a I’égard des principes moraux.
Au contraire. Ils sont les seuls préts a étendre leur application aux activités de I’Etat lui-méme.

Il est vrai que les libertariens permettent a chaque individu de choisir ses valeurs et d’agir en
accord avec elles. Autrement dit, les libertariens accordent a chaque personne le choix de se
comporter de facon morale ou immorale. La libertarianisme s’oppose fermement a I’imposition
a qui que ce soit (groupe ou individu) de credo moraux par la violence, sauf, bien str, la
prohibition morale a I’égard de la violence elle-méme. Mais nous devons prendre conscience
qu’aucune action ne peut étre dite vertueuse sans étre entreprise librement, en 1’absence du
consentement volontaire de 1’individu. Comme le souligne Frank Meyer,

Ni la liberté ni la vertu ne peuvent étre imposées aux hommes. Dans une certaine mesure, il est
vrai, I’on peut les forcer a simuler la vertu. Mais la vertu est le fruit de la liberté bien comprise.
Et aucune action entreprise de force ne peut étre dite vertueuse (ou vicieuse).

Si un individu doit, par la contrainte, agir d’une certaine facon, cela n’est plus un choix moral
de sa part. Une action ne peut étre morale que si elle est librement entreprise ; une action ne
peut guere étre dite « morale » si 1’on est forcé de I’entreprendre a la pointe d’un fusil. L’on ne
peut donc pas prétendre que I’imposition de conduites morales, ou I’interdiction de conduites
immorales, répandent de quelque fagon que ce soit la vertu ou la morale. Au contraire, la
coercition atrophie la moralité car elle 6te la liberté de choix individuelle, la liberté¢ d’agir de
facon morale ou immorale. Paradoxalement, donc, la coercition prive les individus de
I’opportunité de se comporter de fagon morale.

11 est donc particuliérement grotesque de vouloir mettre entre les mains de ’Etat (qui n’est rien
de moins que I’organisation qui regroupe les policiers et les soldats) la garde Iégale de la morale.
Donner a 1’Etat la responsabilité d’assurer I’ordre moral revient a donner a un renard la charge
d’un poulailler. Quelle que soit I’opinion que 1’on puisse avoir des personnes a la téte de I’Etat
(en charge d’organiser la violence en société), I’on doit reconnaitre qu’elles ne se sont jamais
distinguées par leur probité morale ou par leur soin a appliquer les principes moraux.



Mpythe 4. Le libertarianisme est athée et matérialiste. 1l néglige la spiritualité humaine.

Il n’existe aucune connexion nécessaire entre la position que 1’on adopte a I’égard du
libertarianisme et ses propres opinions religieuses. Certes, la plupart des libertariens
contemporains sont athées, mais cela doit €tre mis en perspective avec le fait que la plupart des
intellectuels, quelles que soient leurs tendances politiques, sont également athées. Beaucoup de
libertariens sont croyants : juifs ou chrétiens par exemple. L’on compte de nombreux croyants
parmi les penseurs libéraux, ancétres du libertarianisme : de John Lilburne, Roger Williams,
Anne Hutchinson, et John Locke, pour le dix-septieme siecle, a Cobden et Bright, Frédéric
Bastiat et les libéraux francais, et enfin I’illustre Lord Acton.

Les libertariens croient que la liberté est un droit naturel, une composante centrale de la loi
naturelle en accord avec I’essence de I’homme. L’origine — naturelle ou divine — de cet
ensemble de lois naturelles est une question importante du point de vue ontologique, mais elle
n’est pas pertinente pour la philosophie politique ou sociale. Comme le dit le Pére Thomas
Davitt, « Si le terme « naturel » est signifiant, il se rapporte a la nature humaine, et lorsqu’il est
accolé au mot « loi », le mot « naturel » renvoie a un ordre manifesté dans les inclinations de la
nature humaine. Par conséquent, il n’y a rien d’intrinséquement religieux ou théologique dans
la notion de « Loi Naturelle » de Thomas d’Aquin. » Ou, comme D’Entréves 1’écrit & propos
du juriste protestant hollandais du X VIlIe si¢cle Hugo Grotius :

« La définition que donne Grotius de la loi naturelle [natural law] n’a rien de révolutionnaire.
Lorsqu’il soutient que la loi naturelle est I’ensemble des régles que ’homme est capable de
découvrir par ’'usage de sa raison, il ne fait rien d’autre que reformuler I’idée scolastique selon
laquelle 1’éthique aurait un fondement rationnel. En fait, son but est méme de réhabiliter cette
idée, menacée par I’ Augustinisme extréme de certaines écoles de pensée protestantes. Lorsqu’il
affirme que ces régles sont intrinséquement valides et indépendantes de la volonté divine, il
reprend une thése déja énoncée par les penseurs de 1’Ecole. »

Les libertariens ont été accusés d’ignorer la nature spirituelle de ’homme. Mais on peut
facilement parvenir a des conclusions libertariennes en partant de prémisses religieuses ou
chrétiennes : mettre en évidence 1I’importance de I’individu, de son libre arbitre, des droits
naturels et de la propriété privée. Mais on peut également parvenir a ces propositions en
adoptant une approche areligieuse, fondée sur la loi naturelle [natural law], édictant la croyance
que I’homme peut parvenir a une compréhension rationnelle de la loi naturelle [natural law].

De plus, historiquement, il n’est en aucun cas certain que la religion soit un fondement plus
solide pour parvenir a des conclusions libertariennes. Comme Karl Wittfogel le rappelle dans
son livre Oriental Despotism, I’alliance du trone et de ’autel a permis pendant des siecles
d’asseoir le régne du despotisme sur la société. Historiquement, I’alliance de I’Eglise et de I’Etat
a été, dans bien des cas, une coalition tyrannique réciproque. L’Etat s’est servi de I’Eglise pour
sanctifier et précher I’obéissance a sa loi prétendument divine ; 1’Eglise s’est servie de I’Etat
pour obtenir des ressources financicres et des priviléges. Les anabaptistes ont exercé une
autorité collectiviste et tyrannique sur le Munster au nom de la religion chrétienne. Et, plus
proche de nous, le socialisme chrétien et le catéchisme social ont joué¢ un réle majeur dans
I’émergence de I’étatisme. Quant au role apologétique de 1’Eglise orthodoxe dans la Russie
soviétique, il n’est plus a prouver. Certains prétres catholiques en Amérique Latine ont méme
prétendu que le Salut ne pouvait venir que du marxisme ; et, si j’étais impertinent, je
soulignerais que le Révérend Jim Jones, non content d’étre Iéniniste, a également prétendu étre
la réincarnation de Jésus.



Par ailleurs, maintenant que [’échec du socialisme a ¢été prouvé politiquement et
¢conomiquement, les socialistes font désormais appel a des arguments moraux et spirituels. Le
socialiste Robert Heilbroner, au cours d’une argumentation visant a justifier le caractére
nécessairement coercitif du socialisme et I’imposition d’une morale collective a la société,
affirme que « la culture bourgeoise n’est concernée que par la réussite matérielle des individus.
La culture socialiste, elle, doit étre concernée par leur réussite morale et spirituelle. »
Curieusement, Dale Vree, I’auteur conservateur et chrétien de la National Review, a totalement
approuvé la position de Heilbroner. Selon Vree :

Heilbroner reprend en vérité une these soutenue depuis vingt-cing ans par la plupart des
contributeurs de la National Review : la liberté et la vertu sont inconciliables.
Traditionnalistes, prenez-en note. Malgré sa terminologie discordante, Heilbroner s’intéresse
a la méme chose que vous : la vertu.

Vree est également fasciné par la position d’Heilbroner selon laquelle une culture socialiste doit
« promouvoir la primauté du collectif », plutét que «la primauté de I’individu. » Il cite
I’opposition que Heilbroner dresse entre la réussite « morale et spirituelle » du socialisme et la
réussite « matérielle » bourgeoise, et ajoute fort justement : « cette affirmation a des accents
familiers ». Vree applaudit ensuite 1’attaque que Heilbroner lance contre le capitalisme parce
que la notion de « bien » est étrangere a ce systéme économique, et qu’il « laisse les adultes
consentants se comporter comme bon leur semble ». Contrairement a cette liberté permissive
et cette diversité, Vree note que « la position de Heilbroner est séduisante. La notion de « bien »
est consubstantielle au socialisme, et une société organisée selon ces principes ne tolérera pas
tous les comportements ». Parce que selon lui « le collectivisme économique et I’ individualisme
culturel sont incompatibles », Vree défend une nouvelle alliance du socialisme et du
traditionalisme, un collectivisme a tous les niveaux.

Il faut souligner ici que le socialisme devient particulierement despotique lorsqu’il entend
remplacer les incitations matérielles et économiques par de prétendues incitations morales,
quand il prétend promouvoir la « qualité de vie » (quel que soit le sens que 1’on donne a cette
expression) plutdt que la prospérité économique. Lorsque I’on considere la croissance des
salaires réels, I’on se rend compte que les individus jouissent de plus de liberté et d’un niveau
de vie plus élevé. En réalité, la dévotion altruiste que le people voue a la meére patrie socialiste
doit régulicrement étre réaffirmée par le fouet. Mettre 1’accent sur les incitations individuelles
matérielles revient iné¢luctablement a mettre 1’accent sur la propriété privée, et sur le caractére
sacré du fruit de ses efforts. Cela, en retour, renforce la liberté personnelle, comme I’illustre le
contraste entre la Yougoslavie et la Russie soviétique ces trois dernieres décennies. Le plus
effroyable despotisme que la terre ait porté ces dernieres années fut sans aucun doute celui de
Pol Pot, et le régime cambodgien alla si loin dans sa haine du matérialisme qu’il décida d’abolir
I’'usage de la monnaie. L’abolition de la monnaie et de la propriété privée rendirent les individus
entiérement dépendants des rations de subsistance que ’Etat leur versait, et la vie devint un
enfer. Nous devrions étre prudents lorsque nous méprisons la vie et les objectifs matériels.

L’accusation de matérialisme dirigée a ’encontre de I’économie de marché ignore le fait
que foutes les actions humaines, quelles qu’elles soient, nécessitent la transformation d’objets
matériels par Iutilisation de I’énergie humaine, en accord avec les idées et les buts de 1’individu
qui agit. Il est absurde de séparer le « mental » ou le « spirituel » du « matériel ». Toutes les
grandes ceuvres d’art, les grandes émanations de 1’esprit humain, sont nées de I'utilisation
d’objets matériels : toiles, brosses et peintures ; papier et instruments de musique ; pierres et
matieres premieres pour construire les églises. En réalité il n’y a pas d’opposition entre le



« spirituel » et le « matériel », et par conséquent, le despotisme qui paralyse la production
matérielle doit paralyser la production spirituelle.

Mpythe 5. Les libertariens sont des utopistes. lls croient que tous les individus sont vertueux, et
que, par conséquent, le controle étatique n’est pas nécessaire. Les conservateurs ajoutent
souvent que, puisque I’Homme est naturellement malveillant (au moins partiellement), une forte
régulation étatique est socialement nécessaire.

Cette croyance a propos du libertarianisme est fort répandue. Il est pourtant difficile d’en
comprendre ’origine. Rousseau, le principal défenseur de I’idée que ’homme est bon par
nature mais corrompu par ses institutions, n’était guere libertarien. Hormis les écrits
romantiques de quelques anarcho-communistes, que je ne considérerais en aucun cas comme
libertariens, je n’ai jamais rencontré d’auteurs libertariens (ou libéraux classiques) qui aient
défendu cette idée. Au contraire, la plupart des auteurs libertariens soutiennent que 1’homme
est a la fois moralement bon et mauvais, et que, par conséquent, il est important pour les
institutions sociales d’encourager les conduites morales et de décourager les conduites
immorales. L’Etat est la seule institution sociale capable d’utiliser la violence pour obtenir son
revenu et sa richesse ; toutes les autres doivent soit vendre des produits ou des services sur le
marché, soit recevoir des dons volontaires. L’Etat est également la seule institution capable
d’utiliser les ressources provenant du vol organisé pour réguler la vie économique et controler
la propriété des individus. Par conséquent, 1’ institution étatique est, pour les escrocs, un moyen
sanctifié et socialement légitimé de commettre des vols légalisés et d’exercer un pouvoir
dictatorial. L’étatisme exhorte donc I’immoralité et le caractére criminel de I’homme. Comme
Frank Knight I’a dit d’un ton incisif : « la probabilité que les gens au pouvoir soient des
individus averses a la possession et a I’exercice du pouvoir est & peu pres équivalente a la
probabilité qu’une personne extrémement affectueuse et attentionnée ait pour fonction de
fouetter les esclaves dans une plantation. » Une société libre, ne mettant pas de moyens
légitimés a disposition des hommes pour commettre des exactions, décourage les tendances
criminelles de la nature humaine et encourage les échanges pacifiques et volontaires. La liberté
et I’économie de marché découragent le racket et encourage I’harmonie sociale et les bénéfices
mutuels des échanges volontaires, qu’ils soient économiques, sociaux ou culturels.

Puisqu’un systéme de liberté encouragerait les échanges volontaires, découragerait les actes
criminels, et supprimerait la seule voie l1égitimée pour commettre des crimes et des agressions,
nous pourrions nous attendre a ce qu’une société libre soit moins affectée par les crimes et la
violence que nos sociétés actuelles, bien que I’on ne puisse pas affirmer qu’ils disparaitraient
completement. Ce n’est pas de ['utopie, c’est la conséquence, relevant du bon sens, du
changement de ce qui est percu comme socialement 1égitime et du changement de la structure
sociale des récompenses et des punitions.

Envisageons notre thése sous un autre angle. Si tous les hommes étaient bons et qu’aucun d’eux
n’avait de penchants criminels, I’Etat serait superflu, comme les conservateurs le reconnaissent.
Mais si, a I’inverse, tous les hommes étaient malveillants, alors, la défense de I’Etat n’en serait
pas moins délicate : pourquoi supposer que les membres du gouvernement, ceux qui détiennent
les armes et le pouvoir d’agression, seraient-ils par extraordinaire exempts de ces vices ? Tom
Paine, un libertarien classique, dont les positions sur la nature humaine sont souvent considérées
comme naivement optimistes, a réfuté I’argument reposant sur la malveillance humaine avancé
par les conservateurs pour justifier un Etat fort. Selon lui « Si la nature humaine est corrompue,
il est superflu de renforcer la corruption en mettant sur le trone une succession de rois, qui,
quelle que soit leur légitimité sociale, sont désignés pour gouverner » Et Paine d’ajouter :



« Aucun homme depuis la Chute n’a été suffisamment vertueux pour assumer la charge du
pouvoir. » Et comme le libertarien F.A. Harper I’écrivit un jour :

« Le principe selon lequel 1’autorité politique est nécessaire en raison de la malveillance
humaine implique que cette autorité soit étendue a toutes les spheres de 1’activité humaine. La
société enti¢re serait ainsi dirigée par un seul homme. Mais qui officierait alors en tant que
dictateur ? Puisque tous les individus sont malveillants, il n’y a aucune raison pour que le
dictateur ne le soit pas, quelles que soient les procédures qui le désignent. La société serait alors
dirigée par un tyran totalement malveillant, entre les mains duquel seraient concentrés tous les
pouvoirs. Comment serait-il alors possible que cet arrangement n’engendre pas de déplorables
conséquences ? En quoi un arrangement de cette sorte pourrait-il étre meilleur qu’une société
sans aucune autorité politique ? »

Enfin, puisque, comme nous 1’avons vu, les hommes sont en vérité a la fois bons et mauvais,
une société libre encourage le bien et décourage le mal, tout du moins au sens ou le volontaire
et le mutuellement bénéfique sont bons, et ou le criminel est mauvais. Aucune théorie de la
nature humaine, qu’elle suppose la vertu, le vice, ou un mélange des deux, ne peut justifier
I’étatisme. Le penseur libéral F.A. Hayek, au cours d’une argumentation visant a nier son
conservatisme, souligna que : « L’attrait principal de I’individualisme, [que défendaient Adam
Smith et ses contemporains] est d’étre un systéme au sein duquel les hommes mauvais peuvent
le moins nuire. C’est un systéme social dont le bon fonctionnement ne dépend pas de la valeur
morale des hommes qui le composent, mais qui fait usage des hommes dans toute leur variété
et leur complexité.

Il est important de souligner ce qui différencie les libertariens des utopistes (au sens péjoratif
du terme). Le libertarianisme n’a pas pour but de remodeler la nature humaine. En revanche,
I’un des objectifs principaux du socialisme est de créer (en pratique en utilisant des méthodes
totalitaires) I’Homme Nouveau acquis au socialisme, un individu dont la fin ultime serait de
travailler avec diligence et altruisme au service du collectif. Le libertarianisme est une
philosophie politique qui affirme que, quelle que soit la nature humaine, un systéme politique
moral et efficace ne peut étre fondé que sur la liberté. Le libertarianisme, autant que n’importe
quel autre systéme politique, sera bien slr d’autant plus efficace que les gens qui le composent
seront pacifiques et peu enclins aux activités criminelles ou agressives. Les libertariens, comme
la plupart des gens, aimeraient vivre dans un monde sans criminel et peuplé d’individus
bienveillants. Mais cela n’est pas 1’élément constitutif de la doctrine libertarienne, qui affirme
que, quelque moral ou immoral que puisse étre I’homme, la liberté est préférable.

Mpythe 6. Les libertariens croient que les individus sont les meilleurs juges de leurs propres
intéréts.

Tout comme 1’accusation précédente soutenait que les libertariens croient que tous les hommes
sont parfaitement bons moralement, ce mythe accuse les libertariens de croire que tous les
individus sont parfaitement raisonnables. Dans la mesure ou la plupart des gens ne le sont pas,
les critiques du libertarianisme affirment donc que 1’Etat doit intervenir.

Mais les libertariens ne supposent pas plus la sagesse absolue qu’ils supposent la perfection
morale. Certes, affirmer que la plupart des gens sont meilleurs juges que des tiers de leurs
propres besoins et de leurs propres objectifs reléve du bon sens. Mais le libertarianisme ne
suppose pas que cela soit toujours le cas. Les libertariens soutiennent plutét que tous les
individus devraient avoir le droit de poursuivre leur propre intérét comme ils I’entendent. Les



libertariens défendent la liberté d’action dans la limite du respect des droits de propriété
d’autrui, mais n’affirment pas que toutes les actions sont nécessairement raisonnables.

Il est vrai, en revanche, que sur le marché libre, les gens sont libres de s’orienter vers des experts
capables de leur donner des conseils sur la fagcon dont poursuivre au mieux leurs intéréts.
Comme nous I’avons vu plus haut, les individus ne sont pas des étres socialement isolés,
hermétiquement séparés les uns des autres. Car sur le marché libre, si les individus doutent de
ce que pourrait étre leurs propres intéréts, ils sont libres d’embaucher ou de consulter des
experts, qui, en raison de leurs compétences, seront capables de les orienter. Sur le marché libre,
les individus peuvent faire appel a ces experts, et continuellement tester la justesse et 1’utilité
de leurs conseils. Par conséquent, sur le marché, les individus tendent a se tourner vers les
experts dont les conseils sont les plus efficaces. Le marché libre récompensera les bons
médecins, les bons avocats, les bons architectes, et dévalorisera les moins compétents. L’expert
de I’Etat, en revanche, acquiert ses revenus par I’imposition des contribuables. Aucun filtre
marchand n’existe pour évaluer sa capacité a conseiller chacun dans le sens de ses véritables
intéréts. La seule compétence qu’il doit posséder, c’est celle qui consiste a obtenir le soutien de
I’appareil coercitif de 1’Ftat.

L’expert privé aura d’autant plus de succes qu’il satisfera les besoins des gens, alors que 1’ expert
de I’Etat aura d’autant plus de succés qu’il parviendra a obtenir des faveurs politiques. Par
ailleurs, I’expert de I’Etat n’a aucune raison d’étre plus vertueux que les autres ; sa seule
supériorité résidant dans ses capacités a obtenir les faveurs de ceux qui exercent le pouvoir
politique. Mais il existe une différence cruciale entre les deux : des incitations pécuniaires
poussent I’expert privé a prendre soin de ses clients ou de ses patients. Aucune incitation de
cette sorte n’existe pour I’expert de I’Etat ; il obtient ses revenus quels que soient ses résultats.
Par conséquent, pour le consommateur individuel, le marché libre est un arrangement
économique préferable.

J’espeére que cet essai a contribué¢ a réfuter les mythes et les idées regues qui entourent le
libertarianisme. Les conservateurs (et les autres) doivent comprendre que les libertariens ne
croient pas que les individus sont tous moralement bons ou meilleurs juges de leurs propres
intéréts, ni qu’ils sont socialement isolés les uns des autres. Les libertariens ne sont pas
nécessairement hédonistes ou libertins, ils ne sont pas non plus forcément athées ; ils croient a
I’existence de principes moraux. Procédons désormais a un examen précis du libertarianisme,
tel qu’il est réellement, sans que notre jugement soit biaisé par ces mythes et ces légendes.
Examinons objectivement les arguments en faveur de la liberté. Je crois fermement que, lorsque
cela sera fait, cette philosophie verra le nombre de ses adhérents croitre de fagon importante.

*Source : www.lewrockwell.com/rothbard/rothbard12.html

Notes

1. John Kenneth Galbraith, 7/e Affluent Society (Boston: Houghton Mifflin, 1958); F. A.
Hayek, “The Non-Sequitur of the ‘Dependence Effect,”” Southern Economic
Journal (Avril, 1961), pp. 346-48.

2. Irving Kristol, “No Cheers for the Profit Motive,” Wall Street Journal (21 Fev., 1979).

Pour une defense de 1’application des critéres éthiques universels a I’Etat, voir Pitirim

A. Sorokin et Walter A. Lunden, Power and Morality: Who Shall Guard the

Guardians? (Boston: Porter Sargent, 1959), pp. 16-30.

4. Frank S. Meyer, In Defense of Freedom: A Conservative Credo (Chicago: Henry
Regnery, 1962), p. 66.

(98]


https://web.archive.org/web/20240910211435/https:/www.amazon.com/exec/obidos/ASIN/0395925002/lewrockwell/
https://web.archive.org/web/20240910211435/https:/www.amazon.com/exec/obidos/ASIN/0395925002/lewrockwell/
https://web.archive.org/web/20240910211435/https:/www.amazon.com/exec/obidos/ASIN/0865971390/lewrockwell/

10.

1.

12.
13.

Thomas E. Davitt, S.J., “St. Thomas Aquinas and the Natural Law,” in Arthur L.
Harding, ed., Origins of the Natural Law Tradition (Dallas, Tex: Southern Methodist
University Press, 1954), p. 39

A.P. d’Entreves, Natural Law (London: Hutchinson University Library, 1951), pp. 51-
52.

Karl Wittfogel, Oriental Despotism (New Haven: Yale University Press, 1957), esp. pp.
87-100.

Sur ce sujet et sur la question des sectes chrétiennes en général, voir Norman
Cohn, Pursuit of the Millenium (Fairlawn, N.J.: Essential Books, 1957).

Dale Vree, “Against Socialist Fusionism,” National Review (8 décembre, 1978), p.
1547. L’article de Heilbroner se trouve dans Dissent, ét¢ 1978. Pour davantage
d’informations au sujet de I’article de Vree, voir Murray N. Rothbard, “Statism, Left,
Right, and Center,” Libertarian Review (Janvier 1979), pp. 14-15.

Journal of Political Economy (December 1938), p. 869. Cité in Friedrich A. Hayek, 7he
Road to Serfdom (Chicago: University of Chicago Press, 1944), p. 152.

“The Forester’s Letters, III,”(orig. in Pennsylvania Journal, Apr. 24, 1776), in The
Writings of Thomas Paine (ed. M. D. Conway, New York: G. P. Putnam’s Sons, 1906),
I, 149-150.

F. A. Harper, “Try This On Your Friends”, Faith and Freedom (Janvier, 1955), p. 19.
F. A. Hayek, Individualism and Economic Order (Chicago: University of Chicago
Press, 1948). Hayek a mis a nouveau 1’accent sur ce point dans son essai “Why I Am
Not a Conservative,” The Constitution of Liberty (Chicago: University of Chicago
Press, 1960), p. 529.


https://web.archive.org/web/20240910211435/https:/www.amazon.com/exec/obidos/ASIN/0394747011/lewrockwell/
https://web.archive.org/web/20240910211435/https:/www.amazon.com/exec/obidos/ASIN/0226320618/lewrockwell/
https://web.archive.org/web/20240910211435/https:/www.amazon.com/exec/obidos/ASIN/0226320618/lewrockwell/
https://web.archive.org/web/20240910211435/https:/www.amazon.com/exec/obidos/ASIN/0226320936/lewrockwell/
https://web.archive.org/web/20240910211435/https:/www.amazon.com/exec/obidos/ASIN/0226320847/lewrockwell/

	Six mythes au sujet du libertarianisme. Par Murray Rothbard

