Extraits de Individualism and the Philosophy of
Social Sciences (1973). Par Murray Rothbard

Damien Theillier

28 juin 2015

Murray Rothbard
Extraits de Individualism and the Philosophy of Social Sciences (1973).

Traduit par I’Institut Coppet

2. Le probléme du libre-arbitre

Il nous faut, avant toutes choses, considérer la validité de la notion de libre arbitre, car il est
étrange que le dogme déterministe ait si souvent été considéré comme la seule position
scientifique. Alors que de nombreux philosophes ont démontré I’existence du libre arbitre, ce
concept n’a que trop rarement été appliqué aux « sciences sociales ».

Tout d’abord, chaque étre humain sait introspectivement qu’il choisit. Les positivistes et les
behavioristes peuvent mépriser 1’introspection s’ils le veulent, il n’en reste pas moins vrai que
le fait qu’un homme conscient sache introspectivement qu’il est conscient et qu’il agit est une
réalité. Que proposent donc les déterministes pour contrer ce fait introspectif ? Une analogie
faible et trompeuse avec les sciences physiques. Il est exact que la mati¢re dénuée d’intelligence
est déterminée et sans dessein précis. Mais il est parfaitement abusif d’appliquer purement et
simplement, sans le moindre esprit critique, le modele physique a ’homme, en supposant la
question résolue a 1’avance.

Pourquoi devons-nous accepter le déterminisme dans la nature ? Si nous disons que les choses
sont déterminées, c’est que toute chose existante doit avoir une existence spécifique. Avoir une
existence spécifique, c’est avoir des caractéristiques définies, définissables et délimitables,
c’est-a-dire que toute chose doit avoir une nature spécifique. Tout étre peut alors n’agir ou ne
se comporter qu’en accord avec sa nature, et deux étres quelconques n’interagir qu’en accord
avec leurs natures respectives. Par conséquent, les actes de tout étre sont causés et déterminés
par sa nature.

Mais tandis que la plupart des choses n’ont pas de conscience et ne poursuivent donc aucun but,
c’est une caractéristique essentielle de la nature humaine que d’avoir une conscience et des
actes déterminés par les choix que fait son intelligence.

Au mieux, I’application du déterminisme a 1’homme n’est qu’un programme pour 1’avenir.
Apres plusieurs siecles de déclarations arrogantes, aucun déterministe n’est parvenu a produire
une théorie déterminant toutes les actions humaines. La charge de la preuve doit nécessairement
revenir a celui qui avance une théorie, surtout quand cette derniére contredit les impressions
premicres de I’homme. Nous pouvons au moins demander aux déterministes de se taire tant



qu’ils n’ont pas de déterminations a proposer, y compris bien entendu les déterminations de
chacune de nos réactions a leur théorie déterminante. Mais on peut aller beaucoup plus loin.
Car le déterminisme, appliqué a I’homme, est une thése contradictoire, puisque I’homme qui
’utilise se fonde implicitement sur 1’existence du libre arbitre. Si nous sommes déterminés
quand nous adoptons certaines idées, alors le déterministe X est déterminé quand il croit au
déterminisme, et Y, partisan du libre arbitre est aussi déterminé quand il croit en sa propre
doctrine.

Puisque I’esprit humain est, si ’on en croit le déterminisme, pas libre de penser et de tirer
certaines conclusions de la réalité, il est absurde que X essaie de convaincre Y ou quiconque de
I’exactitude du déterminisme. En bref, le déterminisme doit, pour que ses idées se diffusent, se
reposer sur les choix libres, non déterminés, des autres, sur leur liberté d’adopter ou de rejeter
les idées. De la méme fagon, les différents courants déterministes — behavioristes, positivistes,
marxistes, etc. revendiquent implicitement d’échapper, par exemption spéciale, a leurs propres
systetmes déterminés. Mais si un homme ne peut affirmer une proposition sans utiliser sa
négation, non seulement il est pris dans une inextricable contradiction interne, mais de plus, il
accorde a la négation le statut d’axiome.

Contradiction interne corollaire : les déterministes professent qu’ils seront capables, un jour ou
I’autre, de déterminer ce que seront les choix et les actes de ’homme. Mais, d’apres leurs
propres préceptes, leur propre connaissance de cette théorie déterminante est déterminée.
Comment peuvent-ils aspirer a tout connaitre, si I’étendue de leur propre savoir est elle-méme
déterminée et, par conséquent, arbitrairement délimitée ? En fait, si nos idées sont déterminées,
nous n’avons aucun moyen de réviser librement nos jugements et d’apprendre la vérité, que ce
soit la vérité du déterminisme ou de toute autre chose.

Le déterministe, pour défendre sa doctrine, doit se placer et placer sa théorie en dehors du
domaine qu’il prétend universellement déterminé, c’est-a-dire qu’il doit utiliser le libre arbitre.
Le fait que le déterminisme repose sur sa propre négation n’est qu’un exemple d’une vérité plus
large : il est contradictoire d’utiliser la raison si ’on veut nier la validité de la raison en tant que
moyen d’atteindre la connaissance. Une telle contradiction apparait implicitement dans
certaines généralités comme : « la raison nous montre que la raison est faible », ou « plus nous
en savons, plus nous savons que nous en savons peu ».

On pourra objecter que I’homme n’est pas vraiment libre parce qu’il doit obéir aux lois
naturelles. Dire que ’homme n’est pas libre parce qu’il n’est pas capable de faire tout ce qu’il
peut désirer, c’est confondre liberté et pouvoir. Il est, de toute évidence, absurde d’employer
comme définition de la « libert€¢ » le pouvoir qu’aurait une entit¢ d’accomplir une action
impossible, de violer sa nature.

Les déterministes laissent souvent entendre que les idées d’'un homme sont nécessairement
déterminées par celles des autres, celles de la « société ». Pourtant A et B peuvent étre soumis
ala méme idée. A peut la considérer comme valable, tandis que B ne le fera pas. Chaque homme
a, par conséquent, la libert¢ d’adopter ou non une idée ou une valeur. Il est vrai que beaucoup
peuvent adopter les idées des autres, sans esprit critique. Ce processus ne peut pourtant pas
reculer indéfiniment. Il existe un moment dans le temps ou I’idée est née, ou elle n’a pas été
empruntée a d’autres, ou elle a germé dans un esprit, d’une fagon indépendante et créative. Ceci
est logiquement nécessaire, quelle que soit 1I’idée. La « société » ne peut donc pas dicter des
idées. Si un Individu est élevé dans un monde ou I’on croit généralement que « tous les roux
sont des démons », il est libre, en grandissant, de repenser le probléme et de parvenir a une



conclusion différente. Si ce n’était pas vrai, les idées, une fois adoptées, ne pourraient jamais
changer.

C’est le choix des idées qui détermine I’action humaine et les institutions*

Nous en concluons que la véritable science décréte le déterminisme pour la nature physique et
le libre arbitre pour I’homme et, pour la méme raison, que chaque chose doit agir selon sa nature
spécifique. Puisque les hommes sont libres d’adopter des idées et d’agir sur celles-ci, ce ne sont
jamais ni les événements ni les stimuli extérieurs a I’esprit au contraire qui engendrent ses idées.
C’est I'intelligence qui adopte des idées sur les événements extérieurs. Un sauvage, un enfant
et un homme civilisé réagiront de facon entierement différente a la vue du méme stimulus, que
ce soit un stylo a plume, un réveil ou une mitraillette, car chaque intelligence a des idées propres
sur la signification et les propriétés d’un objet. Ne disons donc plus que la crise des années
trente est la cause de 1’adoption du socialisme ou de I’interventionnisme (ni que la pauvreté est
la cause de ’adoption du communisme). La crise a eu lieu, et les hommes ont ét¢ amenés a
réfléchir a cet événement frappant. Mais s’ils ont adopté le socialisme ou son équivalent pour
en sortir, ce ne fut pas déterminé par 1’événement. Ils auraient pu tout aussi bien choisir le
« laissez-faire », le bouddhisme ou toute autre solution. Le facteur décisif fut I’idée que les gens
choisirent d’adopter.

Qu’est-ce qui a conduit les gens a adopter telle ou telle idée ? L’historien peut énumérer et
jauger les différents facteurs, mais il s’arrétera toujours devant le libre arbitre. En toutes choses,
un individu peut décider librement soit de réfléchir a un probleéme d’une manicre indépendante,
soit d’accepter, sans esprit critique, les idées que lui proposent les autres. Bien sir, la plupart
des gens, surtout quand le sujet est abstrait, choisissent de suivre les idées proposées par les
intellectuels. A 1’époque de la grande crise des années trente, les intellectuels furent légion a
voir dans le nazisme ou le socialisme la panacée, un reméde a la dépression, alors que rares
furent ceux qui suggérerent un recours au laissez-faire ou a la monarchie absolue.

Lorsque I’on a compris que les idées librement adoptées déterminent les institutions sociales,
et non I’inverse, bien des secteurs critiques de 1I’étude de I’homme s’éclairent. Pour faire reculer
Rousseau et son cortege de disciples modernes, qui soutenaient que I’homme était bon mais
corrompu par les institutions, il devrait suffire de leur poser la question suivante : qui, en dehors
des hommes a créé ces institutions ? La tendance de nombreux intellectuels modernes a vénérer
les primitifs (la vie « naturelle », enfantine — surtout 1’éducation « progressive » de I’enfant des
nobles sauvages des mers du sud, etc.) a peut-étre les mémes origines. On ne cesse de nous
répéter que les différences entre tribus assez isolées et groupes ethniques sont « culturellement
déterminées » : la tribu X est intelligente ou pacifique en raison de sa culture X ; la tribu Y est
bornée ou belliqueuse en raison de sa culture Y. Si nous en venons a penser que les hommes de
chaque tribu ont créé leur propre culture (2 moins que nous n’attribuions sa création a quelque
deus ex machina d’une nature mystique), nous verrons que cette « explication » fort répandue
ne vaut pas mieux que 1’attitude consistant a expliquer les propriétés somniféres de I’opium par
son « pouvoir dormitif ». C’est méme pire parce que s’y ajoute I’erreur du déterminisme social.

Cette discussion du libre arbitre et du déterminisme sera certainement taxée de “partialité” au
motif qu’elle négligerait la multiplicité des causes et des interdépendances dans la vie humaine.
Il ne faut pourtant pas oublier que le but de la science est de mettre au point des explications
qui simplifient la compréhension de phénomenes généraux et complexes. Dans ce cas, nous
sommes confrontés au fait qu’il ne peut logiquement y avoir qu’un seul maitre ultime des
actions de I’homme : ou bien c’est sa propre volonté, ou bien c’est une cause qui lui est
extérieure. Il n’y a pas d’autre possibilité, pas de moyen terme, et par conséquent dans ce cas,



I’éclectisme a la mode chez les universitaires doit s’effacer devant la dure réalité de la loi du
Tiers Exclu.

L’existence de la conscience humaine est un axiome*

Maintenant que nous venons d’établir le fait du libre arbitre, comment nous est-il possible de
prouver que la conscience elle-méme existe ? La réponse est simple : prouver consiste a rendre
¢vident ce qui ne 1’était pas encore. Or, il peut exister certaines propositions qui sont déja
évidentes en elles-mémes. Comme nous 1’avons déja indiqué, un axiome évident en soi est une
proposition dont on ne peut pas essayer de prouver I’inverse sans étre obligé de s’en servir dans
le cours méme de cette tentative.

L’existence de la conscience n’est pas seulement évidente a chacun d’entre nous par
introspection directe : c’est aussi un axiome fondamental, car le fait méme de douter de la
conscience doit lui-méme étre un acte délibéré par une conscience. Ainsi le behavioriste, qui
affecte de mépriser la conscience au nom de I’““objectivité” sacro-sainte de ses données de
laboratoire n’en est pas moins forcé de compter sur... la conscience de ses subordonnés, et sur
la sienne propre, pour qu’ils lui fassent part des résultats en question.

Le fond de la démarche scientiste est trés simple : elle consiste a nier 1’existence de la
conscience et de la volonté individuelles. Cela prend principalement deux formes : 1’emploi
d’analogies mécanistes empruntées aux sciences physiques, et 1’application d’analogies
pseudo-biologiques inspirées des organismes vivants a des ensembles collectifs fictifs tels que
la “société”. Cette derniére démarche attribue la conscience et la volonté, non a des individus,
mais a quelque entité organique collective dont la personne ne serait qu’une cellule déterminée.
Naturellement, ces deux procédés sont autant de manicres de nier dans la pratique le fait de la
conscience individuelle.

3. Les fausses analogies mécanicistes du scientisme

La méthode scientifique appliquée a I’étude de ’homme consiste principalement a batir des
analogies par rapport aux sciences physiques. Voici quelques-unes des analogies mécanistes les
plus courantes :

L’homme comme servo-mécanisme : tout comme Bertrand Russell, I’un des chefs de file du
scientisme, inverse la réalité en attribuant le déterminisme aux hommes et le libre arbitre aux
particules physiques, il est a la mode d’affirmer que les machines modernes « pensent », tandis
que I’homme n’est plus qu'une espece de machine complexe, ou « servomécanisme ». Ce que
I’on oublie, ¢’est que les machines, si complexes soient-elles, ne sont que des appareils, congus
par I’homme pour servir ses desseins. Leurs actions sont préétablies par leurs créateurs. Les
machines ne peuvent jamais agir autrement ni adopter brusquement de nouveaux objectifs ni
chercher a les atteindre. Les machines ne le peuvent parce qu’elles ne sont pas vivantes et que,
par conséquent, elles ne sont certainement pas conscientes. D’autre part, si les hommes sont des
machines, les déterministes doivent, en plus de la critique ci-dessus, répondre a la question
suivante : qui a créé les hommes, et dans quel but ? Question plutdt embarrassante pour des
matérialistes.

L’ingénierie sociale : ce terme implique que les hommes ne sont différents ni des pierres ni
d’autres objets physiques et que, par conséquent, ils devraient étre congus, et reformés, tout
comme les objets, par des ingénieurs « sociaux ». Quand, a la belle époque du New Deal, Rex
Tugwell écrivit dans un célebre poeme :



J'ai rassemblé mes outils et mes tableaux Mes plans sont achevés et pratiques.
Je vais retrousser mes manches — refaire I’ Amérique.

On se demande si ses admirateurs pensaient faire partie des ingénieurs dirigeants ou de la
matiere brute qui serait « refaite ». La construction de modeles : I’économie et la science
politique ont été envahies par le fléau des « modéles ».

On n’¢labore plus de théories. On « construit » des modeles de société ou des modeles
économiques. Personne ne semble pourtant remarquer la curieuse inadéquation du concept. Un
modele d’ingénierie est une réplique exacte, en miniature, ce qui signifie qu’il en respecte
exactement les proportions, des relations existant dans la structure donnée du monde réel. Mais
les modgeles de la théorie économique et politique ne sont que quelques équations et concepts
qui, au mieux, ne peuvent que se rapprocher de certaines relations numériques économiques ou
sociales.

Le mesurage : la premiére devise de la Société Econométrique était : « la science, c’est le
mesurage », cet idéal provenant directement des sciences naturelles. Les tentatives fébriles et
vaines de mesurer les amplitudes psychiques intensives en psychologie et en économie
cesseraient si 1I’on se rendait compte que le concept méme de mesurage implique la nécessité
d’utiliser comme mesure une unité objective extensive. Mais les amplitudes de la conscience
sont nécessairement intensives et ne sont donc pas susceptibles d’étre mesurées.

La méthode mathématique : comme le mesurage, I’utilisation actuelle des mathématiques en
général, dans Iés sciences sociales et la philosophie, est un transfert abusif a partir de la
physique. En premier lieu, une équation mathématique implique I’existence de quantités
susceptibles d’étre mises en équation, ce qui implique I’existence d’une unité de mesure adaptée
a ces quantités. En second lieu, les relations mathématiques sont fonctionnelles : les variables
sont interdépendantes et 1’identification d’une variable causale dépend de ce qui est considéré
comme donné et de ce qui a changé. Cette méthodologie s’applique parfaitement a la physique,
car les entités ne fournissent pas elles-mémes les causes de leurs actions. Elles sont au contraire
déterminées par des lois quantitatives que 1’on peut établir et qui régissent leur nature et la
nature des entités interagissantes. Mais en ce qui concerne 1’action humaine, le libre arbitre de
la conscience humaine est la cause, et cette cause engendre certains effets. te concept
mathématique de « fonction » interdéterminante n’est donc pas adéquat.

En effet, le concept méme de « variable », si fréquemment utilisé en économie, est abusif car
la physique ne peut parvenir a établir des lois qu’en découvrant des constantes. Le concept de
« variable » n’a de sens que s’il y a des éléments qui ne sont pas variables, mais constants. Or
pour toute action humaine, le libre arbitre exclut toute constante quantitative (y compris les
unités de mesure constantes). Toutes les tentatives effectuées pour découvrir de telles
constantes (comme la théorie de la stricte quantit¢ de monnaie ou la « fonction de
consommation » keynésienne) étaient intrinséquement vouées a 1’échec.

Finalement, des ¢léments de base de I’économie mathématique, comme le calcul, ne peuvent
s’appliquer a I’action humaine parce qu’ils présument une continuité quasi absolue. Alors que
ces concepts peuvent parfaitement décrire la trajectoire totalement déterminée d’une particule
physique, ils nous induisent en erreur quand ils cherchent a décrire I’action volontaire d’un étre
humain. Une action volontaire peut se faire par paliers discrets, sans étre infiniment petits,
paliers assez grands pour étre percus par la conscience humaine. L’hypothése de continuité du
calcul n’est donc pas appropriée a I’étude de I’homme.



D’autres métaphores nous viennent entieérement et abusivement de la physique, équilibre,
¢lasticité, statique et dynamique, rapidité de circulation et frottement. En physique, 1’équilibre
est un état dans lequel demeure une entité. Mais en économie ou en politique, un tel état
d’équilibre n’existe jamais. Il n’y a qu’une tendance allant dans ce sens. De plus, le terme
équilibre a une connotation émotionnelle, et il ne fut qu'une bréve étape sur la route conduisant
a une autre sottise : on considére que 1’équilibre est non seulement possible, mais encore qu’il
constitue ’idéal par rapport auquel on juge toutes les institutions existantes. Mais puisque
I’homme, de par sa nature méme, doit agir sans cesse, il ne peut étre en équilibre tout en vivant
et, par conséquent, 1’idéal étant irréalisable, est également inadéquat.

Le concept de frottement est utilis¢ de maniere analogue. Certains économistes, par exemple,
sont partis du principe que les hommes ont « une connaissance parfaite », que les facteurs de
mobilité ont une « mobilité parfaite », etc., puis ils ont écarté avec désinvolture toutes les
difficultés que I’on a a appliquer ces absurdités au monde réel en les qualifiant de simples
problémes de « frottement », tout comme les sciences physiques ajoutent la notion de
frottement a leur théorie « parfaite ». Ces principes font de I’omniscience la norme ou I’idéal,
ce qui ne peut exister dans la nature humaine.

Il en va de méme des analogies fondées sur le cycle vital. Nous n’avons aucune raison de penser
que le modéle de croissance d’un organisme biologique soit voulu par cet organisme méme.

Inversement, nous avons toutes les raisons de penser que la croissance d’une entreprise est
voulue par ceux qui prennent les décisions concernant cette entreprise... et la preuve en est que
personne ne peut décrire le développement d’une entreprise donnée... qu’en termes de
décisions prises par des individus.

4. Les fausses analogies organicistes du scientisme

Les analogies organicistes attribuent une conscience ou d’autres propriétés organiques a des
« entités sociales » qui ne sont en réalité que des étiquettes accolées a des relations entre
individus. Tout comme dans les métaphores mécanistes les individus sont subsumés et
déterminés, ils deviennent ici des cellules dénuées d’intelligence dans une sorte d’organisme
social. Alors que rares seraient aujourd’hui ceux qui affirmeraient que « la société est un
organisme », la plupart des théoriciens sociaux soutiennent des doctrines I’impliquant. Prenons,
par exemple, des généralités comme « la société détermine les valeurs de ses membres
individuels », « la culture détermine les actions des individus », ou bien encore « les actions
d’un individu sont déterminées par le role que celui-ci joue dans le groupe auquel il appartient »,
etc. Des concepts comme le « bien public », le « bien commun », « assistance sociale », etc.,
sont également endémiques. Tous ces concepts reposent implicitement sur la prémisse
suivante : il existe quelque part une entité organique vivante connue sous le nom de « société »,
de « groupe », de « public », de « communauté », et cette entité a des valeurs et poursuit des
objectifs.

Non seulement ces termes sont employés dans le sens d’entités vivantes, mais leur existence
est également censée étre plus fondamentale que celle des individus, et « leurs » objectifs
prévalent sur les objectifs individuels. Quelle ironie que ceux qui se proclament les apotres de
la « science » se fassent les adeptes d’un pur mysticisme consistant a croire en la réalité vivante
de ces concepts. Des concepts comme le « bien public », « assistance sociale », etc., devraient
étre écartés comme antiscientifiques. Lorsque nous entendrons proner la priorité du « bien
public » sur le bien individuel, nous nous ferons un devoir de demander : qui est le « public »
dans ce cas ? Souvenons-nous que, dans le slogan justifiant la célebre dette publique des années



trente, « Nous ne le devons qu’a nous-mémes », la situation était différente selon que I’on faisait
partie des « nous » ou des « nous-mémes ».

Arnold W. Green a récemment montré comment I’utilisation de concepts collectifs non valables
anui a la sociologie. Il nous fait remarquer 1I’emploi de plus en plus répandu du terme « société »
en tant qu’entité qui pense, sent et agit et qui, dans les années récentes, a perpétré tous les maux
sociaux. La « société », par exemple, et non le criminel, est tenue pour responsable de tout
crime. Dans de nombreux domaines, la « société » est considérée comme démoniaque, une
« chose scélérate » que 1’on « peut attaquer a volonté, blamer n’importe comment, tourner en
dérision avec une fureur satisfaite, et méme renverser par décret ou par utopie — et pourtant,
d’une maniére ou d’une autre, les bus arriveront toujours a I’heure ». Green ajoute que « si, a
I’inverse, on considére la sociét¢é comme un ensemble de gens dont les relations sociales
précaires ne sont préservées que par 1’allégeance a un ensemble commun de régles morales, le
domaine du libre choix a I’intérieur duquel on peut exiger, miner et démolir est extrémement
restreint ». De plus, si nous comprenons que la « société » n’existe pas, mais qu’elle est
uniquement composée d’individus, dire que « la société est responsable des crimes et que les
criminels n’en sont pas responsables revient a dire que seuls les membres de la société qui ne
commettent pas de crimes peuvent en étre tenus pour responsables. Aussi insensée que cette
assertion puisse étre, on ne peut la contourner qu’en faisant apparaitre la société comme un
démon, un étre malfaisant, distinct des individus et de ce qu’ils font ».

Les partisans comme les adversaires de I’économie de marché commettent une erreur analogue
quand ils parlent de marché « impersonnel ». Ils se plaignent souvent que le marché soit trop
« impersonnel », parce qu’il ne leur attribue pas une plus grande part des biens de ce monde.
On oublie que le « marché » n’est pas une espece d’entité vivante qui prend de bonnes ou de
mauvaises décisions. Ce n’est qu’une étiquette désignant des individus et leurs interactions
volontaires. Si 4 pense que le « marché impersonnel » ne le paie pas suffisamment, il dit en
réalit¢ que les individus B, Cet D ne veulent pas le payer autant qu’il le voudrait. Le
« marché », ce sont des individus qui agissent. De méme, si B pense que le marché ne paie pas
suffisamment 4, B est parfaitement libre d’intervenir pour combler la différence. Aucun
monstre portant le nom de « marché » ne viendra I’en empécher.

Nous avons donc examiné ces concepts organicistes qui présument 1’existence d’une
conscience fictive au sein d’une entité collective. Il existe de nombreux exemples d’analogies
biologiques trompeuses, appliquées a 1’étude de ’homme. Nous entendons parler, par exemple,
de « jeunes » et de « vieilles » nations, comme si un Américain de vingt ans était plus « jeune »
qu’un Francais du méme age. Nous rencontrons des économies « en pleine maturité », comme
si une économie devait croitre rapidement et atteindre la « maturité ». La mode de I’« économie
de croissance » présuppose que toute économie est plus ou moins destinée, tel un organisme
vivant, a «croitre » d’une maniére prédéterminée et a un rythme défini (aveuglé par
I’enthousiasme, on oublie qu’il n’y a que trop d’économies qui « régressent »). Toutes ces
analogies constituent des tentatives visant a nier la volonté et la conscience individuelles [...].

5. Axiomes et déductions

Dans toute étude de I’homme, I’axiome fondamental est 1’existence de la conscience
individuelle, et nous avons vu comment le scientisme essaie de rejeter ou d’éviter cet axiome.
N’étant pas omniscient, I’homme doit apprendre. Il doit adopter des idées et agir en
conséquence, choisissant les fins et les moyens pour les atteindre. A partir de cet axiome simple
et fondamental, on peut construire un vaste édifice de déductions. Le professeur Ludwig von
Mises I’a déja fait pour 1’économie qu’il engloba dans la praxéologie. Celle-ci tourne autour



d’un fait fondamental : tous les hommes utilisent des moyens a des fins choisies, sans examiner
les processus de leurs choix concrets ni leur justification. Mises a montré que toute la structure
de la pensée économique peut étre déduite de cet axiome (et de quelques axiomes subsidiaires).

Puisque I’axiome fondamental et les autres sont qualitatifs par nature, il s’ensuit que les
propositions déduites de ces axiomes en suivant les lois de la logique sont également
qualitatives. Les lois de I’action humaine sont donc qualitatives, et il apparait clairement que le
libre arbitre exclut les lois quantitatives. On peut avancer la loi économique absolue selon
laquelle un accroissement de 1’offre d’un bien, pour une demande donnée, entrainera
I’abaissement de son prix. Mais si, a partir d’une semblable généralité, nous essayions de
déterminer de combien chuterait le prix, pour un accroissement défini de 1’offre, nous nous
heurterions au roc de liberté que constituent les différentes évaluations faites par les différents
individus.

Il va sans dire que la méthode axiomatico-déductive a mauvaise réputation depuis quelques
décennies, dans toutes les disciplines a I’exception des mathématiques et de la logique pure.
Méme ici, les axiomes sont souvent considérés comme une simple convention plutdt que
comme une vérité nécessaire. Rares sont les discussions qui ne reprennent pas, tant en histoire
qu’en philosophie ou qu’en mati¢re de méthode scientifique, les critiques rituelles contre la
vieille argumentation, en se fondant sur des principes évidents en soi. Pourtant les disciples du
scientisme eux-mémes tiennent pour évident non ce qui ne peut étre contredit, mais le simple
fait que la méthodologie de la physique est la seule méthodologie vraiment scientifique. Cette
méthodologie consiste a examiner les faits, & formuler des hypothéses plus générales pour en
rendre compte, puis a tester ces hypotheses en vérifiant, de maniére expérimentale, les autres
déductions que I’on en a tirées. Mais cette méthode ne convient qu’aux sciences physiques. On
part de la connaissance de données, puis on essaie de trouver, le minutieusement plus possible,
les lois causales du comportement des entités que I’on percoit. Nous n’avons aucun moyen de
connaitre directement ces lois. Mais heureusement, nous pouvons les vérifier a I’aide
d’expériences de laboratoire controlées permettant de tester les propositions qu’on en a
déduites. Au cours de ces expériences, on peut faire varier un facteur, tout en maintenant
constants les autres facteurs significatifs.

En physique, le processus d’accumulation des connaissances est toujours assez fragile. Et, cela
s’est déja produit, plus les choses deviennent abstraites, plus il y a de chances que I’on découvre
une autre explication qui, plus proche des faits observés, sera alors susceptible de remplacer
I’ancienne théorie.

Lorsque I’on étudie I’action humaine, le procédé le plus approprié est inverse. Nous partons des
axiomes de base. Nous savons que I’homme est un agent causal, que les idées qu’il adopte en
toute liberté gouvernent ses actions. Nous partons donc d’une pleine connaissance des axiomes
abstraits, puis nous sommes a méme de les développer par déduction logique, en introduisant
quelques axiomes subsidiaires pour limiter 1I’étendue de 1I’étude aux applications concrétes qui
nous intéressent. De plus, pour tout ce qui concerne I’homme, 1’existence du libre arbitre nous
interdit de mener des expériences controlées. Les idées et les estimations sont perpétuellement
sujettes a évolution. Il n’y a donc pas de constante. La méthodologie théorique la plus adéquate,
dans ce domaine, est donc la méthode axiomatico-déductive. Les lois déduites a 1’aide de cette
méthode ont un fondement plus solide que les lois de la physique, et non I’inverse. En effet,
puisque 1’on sait directement que les causes ultimes sont vraies, leurs conséquences le sont
¢galement.



La haine des scientistes pour la méthode axiomatico-déductive a une origine historique. Le Dr.
E.C. Harwood, farouche défenseur de la méthode pragmatique en économie et en science
politique, critique Mises de la maniére suivante :

Comme les Grecs, le Dr. von Mises méprise le changement. « La praxéologie ne s’intéresse pas
au changement du contenu de I’action, mais a sa forme pure et a sa structure catégorielle. »

Quiconque apprécie le long combat de ’homme pour parvenir a une connaissance mieux
adaptée ne critiquera pas Aristote d’avoir adopté une position analogue il y a deux mille ans,
mais apres tout, ¢’était il y a deux mille ans. Les économistes peuvent certainement faire mieux
que de chercher a éclairer leur sujet d’un flambeau éteint au dix-septieme siecle par la révolution
galiléenne.

Si I’on excepte I’antagonisme pragmatiste aux lois apodictiques de la logique, cette citation est
caractéristique d’un mythe historiographique typique. Dans le tableau historique opposant le
noble Galilée a une Eglise antiscientifique, I’embryon de vérité repose sur deux graves erreurs
d’Aristote : (a) il pensait que les entités physiques agissaient d’une maniere téléologique, ce qui
en faisaient des agents causaux ; et (b) il ne connaissait pas la méthode expérimentale qui n’avait
pas encore vu le jour et, par conséquent, pensait que la méthode axiomatico-déductive et
qualitative était la seule qui convint tant aux sciences physiques qu’aux sciences humaines.
Quand le dix-septieme si¢cle mit sur un piédestal les lois quantitatives et les méthodes
expérimentales, il répudia la physique d’Aristote, ce qui était justifié, mais les sciences
humaines également, ce qui est beaucoup plus regrettable. Ceci est exact a une exception pres :
des recherches historiques ont montré que les scolastiques du moyen age furent les précurseurs
de la science physique expérimentale, et non leurs adversaires obscurantistes.

Voici un exemple de loi concréte déduite de notre axiome fondamental : puisque toute action
est déterminée par le choix de I’acteur, tout acte singulier est la preuve de la préférence de
I’individu pour I’action en question. Il s’ensuit que si A et B s’entendent volontairement pour
procéder a un échange (que cet échange soit matériel ou spirituel), les deux parties agissent
ainsi parce qu’elles espérent en tirer un avantage. [...]

Conclusion
Seul est scientifiquement pertinent ’individualisme méthodologique*

En étudiant les caractéristiques de la véritable science de I’homme dans son opposition au
scientisme, on découvre une séparation claire, lumineuse, entre 1’'une et 1’autre. La véritable
science de ’homme se fonde sur [’existence d’étres humains individuels, sur une vie et une
conscience individuelles. Les scientifiques (dominants a I’époque moderne) se rangent toujours
dans le parti qui s’oppose a ce que I’existence d’individus soit porteuse de signification. Les
biologistes nient I’existence de la vie, les psychologues nient la conscience, les économistes
nient [’économie et les théoriciens de la politique nient la philosophie politique. Ce
qu’ils affirment, c’est 1’existence et la primauté des entités sociales: la « société », la
« collectivité », le « groupe », la « nation ». L’individu, disent-ils, n’a pas de valeur en soi, mais
il doit puiser ses valeurs dans la « société ». La véritable science de I’homme s’attache a
I’individu comme ayant une importance centrale, épistémologique et éthique. Les adeptes du
scientisme, au contraire, ne perdent pas une occasion de dénigrer 1’individu et de le noyer sous
I’importance de la collectivité. Face a des épistémologies aussi radicalement opposées, ce n’est
pas une coincidence si les positions politiques des deux camps tendent respectivement vers
I’individualisme et vers le collectivisme. [...]



Seul I’individu est doté d’un esprit. Seul I’individu éprouve, voit, sent et percoit. Seul I’individu
peut adopter des valeurs ou faire des choix. Seul I’individu peut agir. Ce principe primordial
de I’« individualisme méthodologique », au centre de la pensée sociale de Max Weber, doit
sous-tendre tant la praxéologie que les autres sciences de I’action humaine. Ce qui implique
que des concepts collectifs comme les groupes, les nations et les Etats n’existent ni n’agissent
en réalité. IIs ne sont que des constructions métaphoriques visant a décrire les actions similaires
ou concertées des individus. Il n’y a pas de « gouvernements » en tant que tels. [I n’y a que des
individus qui agissent de concert, de maniére « gouvernementale ». [...]

* Les sous-titres en italique sont du traducteur.



	Extraits de Individualism and the Philosophy of Social Sciences (1973). Par Murray Rothbard

