
Entretien avec Jérémie Rostan sur L’Ethique de la liberté de Rothbard 

par Damien Theillier  

19 mai 2011  

 

 

Entretien avec Jérémie Rostan*, auteur d’une préface à la réédition française de 

l’Ethique de la liberté de Murray Rothbard, qui parait aux Belles Lettres ce 19 mai 

2011, dans la collection Bibliothèque classique de la liberté, dirigée par Alain Laurent. 

 

 

Lorsque The Ethics of Liberty est publié en 1982, Murray Rothbard (1926-1995) n’en 

est pourtant pas à son coup d’essai : dans une veine semblable, cet émule de Ludwig 

von Mises s’est fait connaître en 1973 avec For a New Liberty : The Libertarian 

Manifesto. Mais dans son nouvel opus et en partant d’une décapante « robinsonnade », 
il radicalise le libertarianisme en prônant une liberté individuelle maximale, l’État zéro 

et une société totalement privatisée fondée sur l’échange volontaire et le capitalisme de 

laissez-faire, eux-mêmes légitimés par une réinterprétation rationaliste rigoureuse de la 

tradition du droit naturel, du droit de propriété et de la morale qui en découle. 

Dans cet entretien, Jérémie Rostan décrypte pour l’Institut Coppet les principales 
thèses philosophiques contenues dans L’Ethique de la liberté et répond aux objections 

qui lui sont couramment adressées. 

 

 

Damien Theillier : Peut-on faire un parallèle entre la pensée de Rothbard et la 

pensée libérale française, celle de Turgot, de Condillac et de Bastiat ? 

Jérémie Rostan : Rothbard était effectivement le premier à revendiquer une telle 

parenté. Ses écrits fourmillent de référence à Turgot, comme à Bastiat, auxquels il a 

même consacré des textes entiers. 

La principale raison est qu’il voyait dans le libéralisme français une sorte de proto-

austrianisme oublié, et pourtant supérieur aux classiques britanniques (A. Smith, etc.) 

Ceci étant, Rothbard n’avait, à ma connaissance, guère idée du génie de Condillac, 

auteur encore ignoré, de nos jours, de la plupart des libertariens, y compris en France. 

Damien Theillier : Peux-tu expliciter le sens de cette radicalité ? Pourquoi n’est-
elle pas partagée par tous les libéraux ? En particulier Hayek et Nozick que Rothbard 

critique.  

Jérémie Rostan : Cette radicalité est double. Lorsque l’on affirme quoi que ce soit, 

on affirme en effet, d’une part toutes les prémisses dont cela découle, jusqu’aux premiers 

principes, et, d’autre part, toutes les conséquences qui se déduisent de ces derniers. 



Rothbard acceptait ainsi d’être taxé, si je puis dire, d’extrémisme, car seuls les 

extrémistes sont cohérents, c’est-à-dire conséquents. 

Telle est aussi la source de ses critiques envers Hayek et Nozick. Au premier, il 

reprochait de ne pas partir de principes suffisamment clairs et premiers. Sa définition de 
la coercition, notamment, lui semblait bien vague, interdisant la déduction logique d’un 

système sur la base de la seule Règle d’Or de non-agression.  Plus encore, Rothbard 

reprochait précisément à Hayek de ne pas partager sa forme axiomatique, ou logico-

déductive, de libéralisme, lui préférant une approche plus empirique et 

évolutionniste. Au second, il reprochait de ne pas « aller jusqu’au bout », s’arrêtant à un 

État minimal après un long argumentaire contre la production marchande de services de 

sécurité. 

Il faut de plus remarquer que cette radicalité est la forme même de Man Economy and 

State, comme de l’Éthique de la liberté. Dans le premier, Rothbard déduit la science 

économique et le fonctionnement d’un pur marché libre, ainsi que les 

dysfonctionnements de l’interventionnisme, sur la seule base d’une analyse de l’action 

humaine. 

Cette praxéologie est aussi à l’œuvre dans l’Ethique de la Liberté. Ici, Rothbard décrit 

le code de loi convenant à une société libre sur la seule base du principe de propriété de 

soi / non-agression d’autrui. 

Damien Theillier : En quoi cette approche praxéologique se distingue-t-elle des 

autres ? 

Jérémie Rostan : Économiquement, elle s’oppose à la version néoclassique du 

libéralisme, laquelle consiste, non pas dans une déduction praxéo-logique, mais dans la 
construction hautement abstraite et mathématisée de modèles, imitant la méthode des 

sciences naturelles. Moralement, eh bien, les néoclassiques se contentent le plus souvent 

de justifier leur libéralisme pour son efficacité économique, sur la base d’un utilitarisme 

social. Ils ne le fondent donc pas dans une règle d’Or, comme le fait Rothbard. Leur 

défense est donc moins forte, pragmatique, plutôt que de principe. Pour cette raison, ils 
sont aussi bien prêts à en refuser certaines conséquences, par exemple en défendant les 

« politiques de concurrence », et autres formes d’interventions censées corriger des 

défauts… qui sont ceux de leurs modèles, mais non d’un pur marché libre. 

Damien Theillier : On fait couramment cette objection à l’anarchisme : il ne suffit 

pas de supprimer l’Etat pour supprimer la violence. L’homme n’est pas bon. Comment 

une société anarchiste peut-elle gérer la violence qui subsiste en l’homme ? 

Jérémie Rostan : Cela reprend un peu la question précédente sur l’État minimal. La 

confusion, ici, est que les libéraux « anarchistes » défendent jusqu’à la libéralisation des 

services de coercition précisément parce que « l’homme n’est pas bon ». Si les hommes 

tendent à être violents, alors pourquoi diable instituer un monopole permettant aux 
intérêts combinant le plus grand capital politique d’exercer une violence incontestée, à 

grande échelle, et sous des formes souvent déguisées ? 

Cette question est évidemment complexe. C’est-à-dire qu’elle en contient plusieurs. 

Pour cette raison, elle est aussi bien primordiale que secondaire. Le fait que l’armée et 

la police soient des services publics n’est par exemple pas le problème le plus urgent à 



régler. En revanche, certaines fonctions dites régaliennes devraient urgemment être 

remises en cause, à commencer par la politique monétaire. En fait, la confusion est celle 

de l’État et du gouvernement. Au fond, même un anarchiste comme Rothbard acceptait 

une certaine forme d’État, puisqu’il prévoyait qu’une société libre aurait une sorte de 
constitution, un code libertarien. Ce à quoi il s’opposait catégoriquement, en revanche, 

c’est à la politique, c’est-à-dire à l’intervention législative dans les droits naturels. Soit 

la justice, par exemple. On objecte souvent aux anarchistes que la société a besoin de 

lois, et donc d’un État. Mais L’Ethique de la Liberté tout entière n’est finalement rien 

d’autre que la preuve par le fait de ce qu’un système complet de règles se déduit tout 

naturellement du principe de liberté individuelle. Une première conséquence en est qu’il 

suffit à la défendre, et que toute législation est donc inutile. Mais une seconde en est 

qu’il est nécessaire, au sens ou toute législation s’en écartant ne pourrait être que nocive. 

Damien Theillier : Pourquoi intituler « éthique » une œuvre traitant plutôt de 

politique ?  

Jérémie Rostan : En raison de son radicalisme, encore une fois. Pour Rothbard, le 

système de règles nécessaire à la vie en société relève de l’éthique, et non pas de la 

politique. La différence est simple, mais révolutionnaire. S’il est possible d’établir un 

tel système par pure déduction logique, sur la base de principes incontestables, alors 

toute activité législative est non seulement inutile, mais néfaste. Or c’est la ce que permet 
l’éthique, selon Rothbard : partir d’une norme objective, dont l’autorité soit donc 

parfaitement légitime. 

Démocrates, il nous semble normal que les lois émanent d’un processus de décision 

collective. A la réflexion, il y a là contradiction, pourtant. En effet, si l’on juge un tel 
processus normal, c’est parce que l’on pense inacceptable que les gouvernants exercent 

un pouvoir arbitraire. Mais pour quelle raison ? On commencera peut-être par répondre 

qu’il est illégitime qu’une infime minorité règne par la force sur l’immense majorité. 

Bien vite, on se rendra cependant compte que les effectifs n’ont rien à voir dans 

l’affaire : on trouvera tout aussi illégitime que l’immense majorité règne par la force sur 
une infime minorité, comme cela peut être le cas dans un régime esclavagiste. On dira 

donc qu’il est illégitime qu’un groupe d’hommes en asservisse un autre, quelque soit 

leur nombre. De fait, ce que l’on refuse, c’est le principe même du règne par la force en 

tant que mode de rapport humain. Soyez donc cohérents avec vous-même, dirait alors 

Rothbard. Si vous acceptez ce principe de non-agression, vous devez en effet en accepter 
toutes les implications logiques. Or celles-ci constituent un système de normes 

permettant l’économie de toute la politique. Ne voyez-vous pas, ajouterait-il, que celle-

ci ne peut être qu’une version parmi d’autres de la loi du plus fort, laquelle ne peut être 

dépassée que dans une société libertarienne interdisant toute initiation de la force — et 

rien d’autre ? 

Damien Theillier : La société libre de Rothbard est, selon ses propres termes, un 

pur marché, le règne d’un capitalisme débridé. N’est-ce pas là encore la loi du plus 

fort ?  

Jérémie Rostan : C’est l’opinion courante, en effet, mais elle est mille fois fausse. 

D’une part, ce qu’on appelle « loi du plus fort », ici, c’est la libre concurrence. Or il y a 
là une grave confusion. Certes, la libre concurrence récompense les plus forts aux dépens 



des plus faibles, qu’elle peut sanctionner jusqu’à la faillite. Mais ceux qui règnent grâce 

à elle, ce sont, par exemple, les plus forts dans la construction automobile, c’est-à-dire 

ceux qui offrent le meilleur véhicule au meilleur prix. C’est l’intervention de l’État 

entravant la loi du marché qui favoriserait les intérêts particuliers des plus aptes à la 
violence légale, et cela aux dépens de la satisfaction de la demande, c’est-à-dire de 

l’intérêt général—l’accès du plus grand nombre possible aux meilleurs véhicules 

possibles. 

D’autre part, si la libre concurrence récompense les plus forts, au sens des plus 

compétents, il s’ensuit qu’elle ne peut bénéficier qu’aux faibles. Ceux qui occupent les 

meilleures positions, les gagnants, n’ont pas intérêt à ce que la compétition continue, 

mais cesse, ou bien soit aussi empêchée que possible. Seuls ceux qui n’ont pas encore 

réussi, qu’il s’agisse d’employés ou bien d’employeurs, peuvent tirer profit du droit de 

faire mieux que les autres qu’est la concurrence. Cette dernière définition est surement 

le meilleur argument en faveur du libéralisme, d’ailleurs, je veux dire la meilleure 

preuve de sa valeur morale, ainsi que de son utilité sociale. 

Damien Theillier : Qui croit encore de nos jours à une morale absolue, à une 

distinction stricte du bien et du mal ? Nous vivons une époque sceptique et beaucoup en 

doutent.  

Jérémie Rostan : L’Éthique de la liberté repose en effet tout entière sur l’idée selon 
laquelle il existe un critère permettant une distinction objective du Bien et du Mal et, sur 

cette base, une déduction logique des types d’action moralement condamnables. 

Une telle position n’était guère à la mode à l’époque de Rothbard, et cela n’a pas 

vraiment changé. De nos jours, on considère généralement simpliste de penser en ces 
termes, rien n’étant jamais « tout blanc ou tout noir ». Le problème est que tout système 

de normes implique et opère une distinction entre le Bien et le Mal, et qu’aucune société 

ne peut se passer de telles règles. La question n’est donc pas de savoir si les catégories 

de Bien et de Mal ont un sens, mais lequel, et comment l’établir. 

Damien Theillier : D’après Rothbard, le critère du Mal est l’initiation de la force 
physique. Comment le sait-il ? Comment être sûr qu’une action est en-soi condamnable 

si elle initie la force, et dans ce cas seulement ?  

Jérémie Rostan : Tout simplement parce que c’est la seule réponse possible. La seule 

alternative est en effet la loi du plus fort. Or, avec elle, la distinction du Bien et du Mal 

disparait. Le principe de non-agression n’est en fait que le négatif des droits naturels, 
c’est-à-dire inaliénables. Sans eux, il ne peut y avoir aucun droits réels : seulement des 

codes de lois, ensemble de privilèges et de violations exprimant des rapports de force 

politiques. Là encore, nous autres démocrates sommes contradictoires : on pense 

d’ordinaire que la démocratie implique la souveraineté de la majorité, ainsi que le 

respect de certaines libertés fondamentales. Mais il faut choisir : si le peuple est 
souverain, alors son pouvoir doit être sans limites. Et si l’on pense qu’il doit être limité, 

alors on devrait reconnaitre que c’est par le droit absolu de chacun d’agir librement tant 

qu’il n’empiète pas sur le droit identique de tout autre. 

Damien Theillier : Tout ceci repose sur l’idée de libre-arbitre. Que répondrait 

Rothbard aux sociologues qui invoquent l’influence du milieu social, etc. ?  



Jérémie Rostan : Que sans libre-arbitre, il n’est aucune éthique, ni aucune doctrine 

du droit possible. Aucune éthique, parce que l’homme serait privé de  toute dignité. La 

critique marxiste du libre-arbitre est ainsi contradictoire : si les travailleurs sont, comme 

les hommes en général, dépourvus de libre-arbitre, qu’est-ce qu’il pourrait bien y avoir 
de mal à les exploiter et à les traiter comme des animaux (si cela était effectivement le 

cas) ? Aucune doctrine du droit, parce que celle-ci n’a de sens que si elle réglemente des 

choix. Certes, la « société » influence l’individu. Mais influencer n’est pas déterminer. 

Plutôt inciter. Or on ne peut influencer qu’un choix — et donc un être libre. 

Damien Theillier : Si la morale est synonyme de respect de la personne humaine, ce 
respect se limite-t-il au respect de sa liberté ? Qu’en est-il de sa dignité ? N’est-elle pas 

la source d’un devoir de solidarité ? Et un tel principe ne justifie-t-il pas l’intervention 

de l’Etat ? 

Jérémie Rostan : Cette question est intéressante, parce qu’elle montre que L’Ethique 

de la Liberté n’offre pas simplement une nouvelle conception morale, centrée sur la 

liberté plutôt que l’égalité, la piété, etc. mais renouvelle bien plutôt la conception de la 

morale elle-même. Sur le plan théorique, on peut dire que la morale libertarienne est 

négative, alors que toutes les autres sont positives : d’après la première, la morale 

interdit simplement de faire le mal, alors que d’après les secondes elle oblige a faire le 

bien. Cela peut sembler abstrait, mais c’est que cette révolution conceptuelle, je dirais 
même copernicienne, importe surtout sur le plan pratique, puisqu’elle concerne l’action 

humaine. Ou plus exactement sur le plan politique, puisqu’elle concerne l’action sociale 

— et sa régulation. En effet, L’Ethique de la Liberté inverse le rapport traditionnel entre 

morale et pouvoir. Toutes les autres morales, qu’elles soient progressistes, religieuses, 
etc., sont au fond des justifications de l’initiation de la force. Elles énoncent les 

conditions auxquelles cette dernière est légitime. Cela est très clair dans le cas de 

l’interventionnisme : « Les membres de la société ont le devoir d’être 

solidaires,  donc l’Etat est en droit de redistribuer les richesses… » Dans le cas du 

libertarianisme, la morale est au contraire synonyme d’interdiction, et non pas 

d’autorisation, de la violence. 

De fait, la conséquence en est que « faire le bien » ne relève plus de la morale. Mais 

il n’y a rien de plus normal ! Le domaine de la morale est en effet celui du devoir ; or, 

ce que je dois à autrui, c’est ce à quoi il a droit, et qui n’implique donc aucune générosité 

de ma part. Faire le bien, c’est tout autre chose : c’est faire pour autrui quelque chose 

que je ne lui dois pas, et à quoi je ne suis pas obligé — mais que je fais par solidarité. 

Damien Theillier : Ceci évoque de nombreux thèmes kantiens. Peux-tu préciser la 

position de Rothbard à l’égard de ce philosophe ? 

Jérémie Rostan : Relue à la lumière de L’Ethique de la liberté, la morale kantienne 

prend effectivement un tour étonnement libertarien. La première raison est qu’elle se 
fonde sur la sacralité de la personne humaine, et cela en raison de son caractère 

transcendant, c’est-à-dire de sa liberté. La deuxième raison est que Kant conçoit la 

morale comme une législation idéale : celle d’une société véritablement humaine, dont 

les membres se comportent les uns envers les autres en tant que fin en-soi. A cet égard, 

et c’est la dernière raison, le devoir kantien semble proche de l’impératif négatif 
libertarien : je ne traite jamais autrui comme un simple moyen tant que je n’initie pas la 



force envers lui. Je n’ai jamais à me sacrifier en quelque sens que ce soit pour bien agir. 

Ceci étant, il n’est pas compatible avec une éthique de la liberté que chacun doive 

respecter la personne humaine aussi bien « en lui-même ». La conséquence en est en 

effet un droit d’autrui, et finalement du gouvernement, sur des choix individuels non-

agressifs, tels que le tatouage, que Kant condamnait. 

 

 

 

* Jérémie Rostan est agrégé de philosophie et docteur en économie. Il enseigne ces 

deux disciplines à San Francisco. 

 

https://web.archive.org/web/20110526042410/http:/mises.org/daily/author/1079

	Entretien avec Jérémie Rostan sur L’Ethique de la liberté de Rothbard

