Entretien avec Jérémie Rostan sur L’Ethique de la liberté de Rothbard

par Damien Theillier
19 mai 2011

Entretien avec Jérémie Rostan®, auteur d’une préface a la réédition francgaise de
[’Ethique de la liberté de Murray Rothbard, qui parait aux Belles Lettres ce 19 mai
2011, dans la collection Bibliotheque classique de la liberté, dirigée par Alain Laurent.

Lorsque The Ethics of Liberty est publi¢ en 1982, Murray Rothbard (1926-1995) n’en
est pourtant pas a son coup d’essai : dans une veine semblable, cet émule de Ludwig
von Mises s’est fait connaitre en 1973 avec For a New Liberty : The Libertarian
Manifesto. Mais dans son nouvel opus et en partant d’une décapante « robinsonnade »,
il radicalise le libertarianisme en pronant une liberté individuelle maximale, I’Etat zéro
et une société totalement privatisée fondée sur 1’échange volontaire et le capitalisme de
laissez-faire, eux-mémes légitimés par une réinterprétation rationaliste rigoureuse de la
tradition du droit naturel, du droit de propriété et de la morale qui en découle.

Dans cet entretien, Jérémie Rostan décrypte pour I'Institut Coppet les principales
théses philosophiques contenues dans L Ethique de la liberté et répond aux objections
qui lui sont couramment adressées.

Damien Theillier : Peut-on faire un paralléle entre la pensée de Rothbard et la
pensée libérale frangaise, celle de Turgot, de Condillac et de Bastiat ?

Jérémie Rostan : Rothbard était effectivement le premier a revendiquer une telle
parenté. Ses écrits fourmillent de référence a Turgot, comme a Bastiat, auxquels il a
méme consacré des textes entiers.

La principale raison est qu’il voyait dans le libéralisme francais une sorte de proto-
austrianisme oublié, et pourtant supérieur aux classiques britanniques (A. Smith, etc.)

Ceci étant, Rothbard n’avait, & ma connaissance, guére idée du génie de Condillac,
auteur encore ignoré, de nos jours, de la plupart des libertariens, y compris en France.

Damien Theillier : Peux-tu expliciter le sens de cette radicalité ? Pourquoi n’est-
elle pas partagée par tous les libéraux ? En particulier Hayek et Nozick que Rothbard
critique.

Jérémie Rostan : Cette radicalité est double. Lorsque I’on affirme quoi que ce soit,
on affirme en effet, d’une part toutes les prémisses dont cela découle, jusqu’aux premiers
principes, et, d’autre part, toutes les conséquences qui se déduisent de ces derniers.



Rothbard acceptait ainsi d’étre taxé, si je puis dire, d’extrémisme, car seuls les
extrémistes sont cohérents, c’est-a-dire conséquents.

Telle est aussi la source de ses critiques envers Hayek et Nozick. Au premier, il
reprochait de ne pas partir de principes suffisamment clairs et premiers. Sa définition de
la coercition, notamment, lui semblait bien vague, interdisant la déduction logique d’un
systéme sur la base de la seule Reégle d’Or de non-agression. Plus encore, Rothbard
reprochait précisément a Hayek de ne pas partager sa forme axiomatique, ou logico-
déductive, de libéralisme, lui préférant une approche plus empirique et
évolutionniste. Au second, il reprochait de ne pas « aller jusqu’au bout », s’arrétant a un
Etat minimal aprés un long argumentaire contre la production marchande de services de
sécurité.

I1 faut de plus remarquer que cette radicalité est la forme méme de Man Economy and
State, comme de I’Ethique de la liberté. Dans le premier, Rothbard déduit la science
¢conomique et le fonctionnement d’un pur marché libre, ainsi que les
dysfonctionnements de I’interventionnisme, sur la seule base d’une analyse de I’action
humaine.

Cette praxéologie est aussi a I’ceuvre dans [ ’Ethique de la Liberté. Ici, Rothbard décrit
le code de loi convenant a une société libre sur la seule base du principe de propriété de
soi / non-agression d’autrui.

Damien Theillier : En quoi cette approche praxéologique se distingue-t-elle des
autres ?

Jérémie Rostan : Economiquement, elle s’oppose a la version néoclassique du
libéralisme, laquelle consiste, non pas dans une déduction praxéo-logique, mais dans la
construction hautement abstraite et mathématisée de modéles, imitant la méthode des
sciences naturelles. Moralement, eh bien, les néoclassiques se contentent le plus souvent
de justifier leur libéralisme pour son efficacité économique, sur la base d’un utilitarisme
social. Ils ne le fondent donc pas dans une régle d’Or, comme le fait Rothbard. Leur
défense est donc moins forte, pragmatique, plutdt que de principe. Pour cette raison, ils
sont aussi bien préts a en refuser certaines conséquences, par exemple en défendant les
« politiques de concurrence », et autres formes d’interventions censées corriger des
défauts... qui sont ceux de leurs modeles, mais non d’un pur marché libre.

Damien Theillier : On fait couramment cette objection a I’anarchisme : il ne suffit
pas de supprimer [’Etat pour supprimer la violence. L ’homme n’est pas bon. Comment
une société anarchiste peut-elle gérer la violence qui subsiste en [’homme ?

Jérémie Rostan : Cela reprend un peu la question précédente sur I’Etat minimal. La
confusion, ici, est que les libéraux « anarchistes » défendent jusqu’a la libéralisation des
services de coercition précisément parce que « I’homme n’est pas bon ». Si les hommes
tendent a étre violents, alors pourquoi diable instituer un monopole permettant aux
intéréts combinant le plus grand capital politique d’exercer une violence incontestée, a
grande échelle, et sous des formes souvent déguisées ?

Cette question est évidemment complexe. C’est-a-dire qu’elle en contient plusieurs.
Pour cette raison, elle est aussi bien primordiale que secondaire. Le fait que ’armée et
la police soient des services publics n’est par exemple pas le probleme le plus urgent a



régler. En revanche, certaines fonctions dites régaliennes devraient urgemment étre
remises en cause, a commencer par la politique monétaire. En fait, la confusion est celle
de I’Etat et du gouvernement. Au fond, méme un anarchiste comme Rothbard acceptait
une certaine forme d’Etat, puisqu’il prévoyait qu’une société libre aurait une sorte de
constitution, un code libertarien. Ce a quoi il s’opposait catégoriquement, en revanche,
c’est a la politique, c’est-a-dire a I’intervention 1égislative dans les droits naturels. Soit
la justice, par exemple. On objecte souvent aux anarchistes que la société a besoin de
lois, et donc d’un Etat. Mais L Ethique de la Liberté tout entiére n’est finalement rien
d’autre que la preuve par le fait de ce qu’un systéme complet de régles se déduit tout
naturellement du principe de liberté individuelle. Une premicre conséquence en est qu’il
suffit a la défendre, et que toute législation est donc inutile. Mais une seconde en est
qu’il est nécessaire, au sens ou toute législation s’en écartant ne pourrait étre que nocive.

Damien Theillier : Pourquoi intituler « éthique » une ceuvre traitant plutot de
politique ?

Jérémie Rostan : En raison de son radicalisme, encore une fois. Pour Rothbard, le
systéme de régles nécessaire a la vie en société releve de I’éthique, et non pas de la
politique. La différence est simple, mais révolutionnaire. S’il est possible d’établir un
tel systéme par pure déduction logique, sur la base de principes incontestables, alors
toute activité 1égislative est non seulement inutile, mais néfaste. Or c’est la ce que permet
I’éthique, selon Rothbard : partir d’une norme objective, dont I’autorité soit donc
parfaitement légitime.

Démocrates, il nous semble normal que les lois émanent d’un processus de décision
collective. A la réflexion, il y a 1a contradiction, pourtant. En effet, si I’on juge un tel
processus normal, ¢’est parce que I’on pense inacceptable que les gouvernants exercent
un pouvoir arbitraire. Mais pour quelle raison ? On commencera peut-étre par répondre
qu’il est illégitime qu’une infime minorité régne par la force sur 'immense majorité.
Bien vite, on se rendra cependant compte que les effectifs n’ont rien a voir dans
I’affaire : on trouvera tout aussi illégitime que I’immense majorité régne par la force sur
une infime minorité, comme cela peut étre le cas dans un régime esclavagiste. On dira
donc qu’il est illégitime qu’un groupe d’hommes en asservisse un autre, quelque soit
leur nombre. De fait, ce que 1’on refuse, c’est le principe méme du régne par la force en
tant que mode de rapport humain. Soyez donc cohérents avec vous-méme, dirait alors
Rothbard. Sivous acceptez ce principe de non-agression, vous devez en effet en accepter
toutes les implications logiques. Or celles-ci constituent un systéeme de normes
permettant I’économie de toute la politique. Ne voyez-vous pas, ajouterait-il, que celle-
ci ne peut étre qu’une version parmi d’autres de la loi du plus fort, laquelle ne peut étre
dépassée que dans une société libertarienne interdisant toute initiation de la force — et
rien d’autre ?

Damien Theillier : La société libre de Rothbard est, selon ses propres termes, un
pur marché, le regne d’un capitalisme débridé. N’est-ce pas la encore la loi du plus
fort?

Jérémie Rostan : C’est ’opinion courante, en effet, mais elle est mille fois fausse.
D’une part, ce qu’on appelle « loi du plus fort », ici, c’est la libre concurrence. Orily a
la une grave confusion. Certes, la libre concurrence récompense les plus forts aux dépens



des plus faibles, qu’elle peut sanctionner jusqu’a la faillite. Mais ceux qui régnent grace
a elle, ce sont, par exemple, les plus forts dans la construction automobile, ¢’est-a-dire
ceux qui offrent le meilleur véhicule au meilleur prix. C’est I’intervention de I’Etat
entravant la loi du marché qui favoriserait les intéréts particuliers des plus aptes a la
violence légale, et cela aux dépens de la satisfaction de la demande, c’est-a-dire de
I’intérét général—1’acceés du plus grand nombre possible aux meilleurs véhicules
possibles.

D’autre part, si la libre concurrence récompense les plus forts, au sens des plus
compétents, il s’ensuit qu’elle ne peut bénéficier qu’aux faibles. Ceux qui occupent les
meilleures positions, les gagnants, n’ont pas intérét a ce que la compétition continue,
mais cesse, ou bien soit aussi empéchée que possible. Seuls ceux qui n’ont pas encore
réussi, qu’il s’agisse d’employés ou bien d’employeurs, peuvent tirer profit du droit de
faire mieux que les autres qu’est la concurrence. Cette dernicre définition est surement
le meilleur argument en faveur du libéralisme, d’ailleurs, je veux dire la meilleure
preuve de sa valeur morale, ainsi que de son utilité sociale.

Damien Theillier : Qui croit encore de nos jours a une morale absolue, a une
distinction stricte du bien et du mal ? Nous vivons une époque sceptique et beaucoup en
doutent.

Jérémie Rostan : L 'Ethique de la liberté repose en effet tout entiére sur I’idée selon
laquelle il existe un critére permettant une distinction objective du Bien et du Mal et, sur
cette base, une déduction logique des types d’action moralement condamnables.

Une telle position n’était guere a la mode a 1’époque de Rothbard, et cela n’a pas
vraiment changé. De nos jours, on considére généralement simpliste de penser en ces
termes, rien n’étant jamais « tout blanc ou tout noir ». Le probléme est que tout systéme
de normes implique et opére une distinction entre le Bien et le Mal, et qu’aucune société
ne peut se passer de telles régles. La question n’est donc pas de savoir si les catégories
de Bien et de Mal ont un sens, mais lequel, et comment 1’¢tablir.

Damien Theillier : D apres Rothbard, le critere du Mal est ['initiation de la force
physique. Comment le sait-il ? Comment étre sur qu 'une action est en-soi condamnable
si elle initie la force, et dans ce cas seulement ?

Jérémie Rostan : Tout simplement parce que c’est la seule réponse possible. La seule
alternative est en effet la loi du plus fort. Or, avec elle, la distinction du Bien et du Mal
disparait. Le principe de non-agression n’est en fait que le négatif des droits naturels,
c’est-a-dire inaliénables. Sans eux, il ne peut y avoir aucun droits réels : seulement des
codes de lois, ensemble de privileges et de violations exprimant des rapports de force
politiques. La encore, nous autres démocrates sommes contradictoires : on pense
d’ordinaire que la démocratie implique la souveraineté de la majorité, ainsi que le
respect de certaines libertés fondamentales. Mais il faut choisir : si le peuple est
souverain, alors son pouvoir doit étre sans limites. Et si I’on pense qu’il doit étre limite,
alors on devrait reconnaitre que c’est par le droit absolu de chacun d’agir librement tant
qu’il n’empiete pas sur le droit identique de tout autre.

Damien Theillier : Tout ceci repose sur l'idée de libre-arbitre. Que répondrait
Rothbard aux sociologues qui invoquent l'influence du milieu social, etc. ?



Jérémie Rostan : Que sans libre-arbitre, il n’est aucune éthique, ni aucune doctrine
du droit possible. Aucune éthique, parce que I’homme serait privé de toute dignité. La
critique marxiste du libre-arbitre est ainsi contradictoire : si les travailleurs sont, comme
les hommes en général, dépourvus de libre-arbitre, qu’est-ce qu’il pourrait bien y avoir
de mal a les exploiter et a les traiter comme des animaux (si cela était effectivement le
cas) ? Aucune doctrine du droit, parce que celle-ci n’a de sens que si elle réglemente des
choix. Certes, la « société » influence I’individu. Mais influencer n’est pas déterminer.
Plut6t inciter. Or on ne peut influencer qu’un choix — et donc un étre libre.

Damien Theillier : Si la morale est synonyme de respect de la personne humaine, ce
respect se limite-t-il au respect de sa liberté ? Qu’en est-il de sa dignité ? Nest-elle pas
la source d’un devoir de solidarité ? Et un tel principe ne justifie-t-il pas [’intervention
de I’Etat ?

Jérémie Rostan : Cette question est intéressante, parce qu’elle montre que L 'Ethique
de la Liberté n’offre pas simplement une nouvelle conception morale, centrée sur la
liberté plutdt que I’égalité, la piété, etc. mais renouvelle bien plutdt la conception de la
morale elle-méme. Sur le plan théorique, on peut dire que la morale libertarienne est
négative, alors que toutes les autres sont positives : d’aprés la premiere, la morale
interdit simplement de faire le mal, alors que d’apres les secondes elle oblige a faire le
bien. Cela peut sembler abstrait, mais c’est que cette révolution conceptuelle, je dirais
méme copernicienne, importe surtout sur le plan pratique, puisqu’elle concerne 1’action
humaine. Ou plus exactement sur le plan politique, puisqu’elle concerne I’action sociale
— et sarégulation. En effet, L 'Ethique de la Liberté inverse le rapport traditionnel entre
morale et pouvoir. Toutes les autres morales, qu’elles soient progressistes, religieuses,
etc., sont au fond des justifications de I’initiation de la force. Elles énoncent les
conditions auxquelles cette derniere est légitime. Cela est trés clair dans le cas de
I’interventionnisme : « Les membres de la sociét¢ ont le devoir d’étre
solidaires, donc I’Etat est en droit de redistribuer les richesses... » Dans le cas du
libertarianisme, la morale est au contraire synonyme d’interdiction, et non pas
d’autorisation, de la violence.

De fait, la conséquence en est que « faire le bien » ne reléve plus de la morale. Mais
il n’y a rien de plus normal ! Le domaine de la morale est en effet celui du devoir ; or,
ce que je dois a autrui, c’est ce a quoi il a droit, et qui n’implique donc aucune générosité
de ma part. Faire le bien, c’est tout autre chose : ¢’est faire pour autrui quelque chose
que je ne lui dois pas, et a quoi je ne suis pas obligé — mais que je fais par solidarité.

Damien Theillier : Ceci évoque de nombreux themes kantiens. Peux-tu préciser la
position de Rothbard a I’égard de ce philosophe ?

Jérémie Rostan : Relue a la lumiere de L 'Ethique de la liberté, la morale kantienne
prend effectivement un tour étonnement libertarien. La premicre raison est qu’elle se
fonde sur la sacralit¢ de la personne humaine, et cela en raison de son caractere
transcendant, c’est-a-dire de sa liberté. La deuxiéme raison est que Kant congoit la
morale comme une législation idéale : celle d’une société véritablement humaine, dont
les membres se comportent les uns envers les autres en tant que fin en-soi. A cet égard,
et c’est la derniere raison, le devoir kantien semble proche de I’'impératif négatif
libertarien : je ne traite jamais autrui comme un simple moyen tant que je n’initie pas la



force envers lui. Je n’ai jamais a me sacrifier en quelque sens que ce soit pour bien agir.
Ceci étant, 1l n’est pas compatible avec une éthique de la libert¢ que chacun doive
respecter la personne humaine aussi bien « en lui-méme ». La conséquence en est en
effet un droit d’autrui, et finalement du gouvernement, sur des choix individuels non-
agressifs, tels que le tatouage, que Kant condamnait.

* Jérémie Rostan est agrégé de philosophie et docteur en économie. 1l enseigne ces
deux disciplines a San Francisco.



https://web.archive.org/web/20110526042410/http:/mises.org/daily/author/1079

	Entretien avec Jérémie Rostan sur L’Ethique de la liberté de Rothbard

