
1 

Rothbard, Murray (1926-1995) 

 

Par Damien Theillier 

 

 

« Le concept même de « Droits » est défini négativement, il délimite le domaine d’action 

d’une personne où nul ne peut s’immiscer. Aucun homme n’a donc le Droit de forcer 

quelqu’un à accomplir une action positive puisque l’individu ainsi contraint subirait une 

violation de son Droit sur sa personne et sa propriété. » Murray Rothbard, L’Éthique de la 

Liberté, chapitre 14 

 

Murray Newton Rothbard est un économiste et un philosophe politique américain, théoricien 

de l’école autrichienne d’économie (élève de Ludwig von Mises), du libertarianisme et de 

l’anarcho-capitalisme. L’Ethique de la liberté, son maître-ouvrage de théorie politique, expose 

de manière globale ce qu’est l’anarcho-capitalisme fondé sur le droit naturel. Homme, 

économie et Etat et son appendice Power and Market représentent ses principaux travaux 

économiques. Il s’est servi de la praxéologie de Mises (la théorie de l’action humaine) pour 

exposer comment le marché fonctionne et quelles sont les dangers qu’il court en cas 

d’intervention étatique. Rothbard a également écrit des ouvrages d’histoire politique 

(Conceived in Liberty), d’histoire économique (America’s Great Depression), et d’histoire de 

la pensée économique (An Austrian Perspective on the History of Economic Thought).  

Rothbard a même été un acteur indirect de la vie politique américaine. Après avoir, dans un 

premier temps, cherché des alliés à gauche (il l’exprime dans For A New Liberty), il s’est 

progressivement rapproché de la droite conservatrice, dans les années 1980. Très influencé 

par la Old Right américaine du début du XXe siècle, il a toujours été à la fois un isolationniste 

résolu et un adversaire farouche de toute intervention militaire américaine.  

Rothbard est, enfin, la référence théorique principale du Ludwig von Mises Institute, basé en 

Alabama. Toutefois, il incarne une forme particulière d’héritage de Mises. Il se veut le 

gardien de l’orthodoxie, le gardien du temple. Ce qui fait de lui un auteur à la fois rejeté et 

redouté. Rothbard, très peu reconnu dans le milieu universitaire américain, revendique une 

forme d’extrémisme. Il fascine et impressionne. Il entend laisser la logique s’exercer 

librement et sans frein, même si les conclusions auxquelles il aboutit peuvent paraître 

décoiffantes.  

Comme son maître Mises, Rothbard a été toute sa vie en marge des honneurs académiques. Il 

doit lui-même financer ses recherches et ses livres. Il a longtemps enseigné l’économie à la 

modeste Brooklyn Polytechnic, avant d’obtenir un poste à l’université du Nevada, à Las 

Vegas. Il a sans doute payé au prix fort le fait d’être un ardent défenseur, sinon le guide, du 

mouvement libertarien américain.  

Rothbard est né dans une famille juive du Bronx, originaire de Russie et de Pologne. Il suit 

ses études à Columbia, où il est d’abord diplômé en mathématiques (1945), puis en économie 

(l’année suivante). Il devient docteur en philosophie en 1956. Sa thèse, intitulée The Panic of 



2 

1819, traite de la première crise économique majeure de l’histoire des États-Unis. Réalisée 

sous la direction de Joseph Dorfman, historien de l’économie, cet ouvrage demeure une 

référence. 

A la fin des années 1940, sous l’influence de la lecture d’auteurs comme le Belge Gustave de 

Molinari, Rothbard se met à penser que l’on ne peut pas en même temps défendre l’économie 

de marché et l’existence de la police d’Etat. Il comprend qu’aucun monopole étatique n’est 

justifiable. C’est alors qu’il fait la connaissance de Ludwig von Mises, à l’Université de New 

York. Il lit L’Action humaine, le maître-ouvrage de Mises, paru en 1949. C’est en tentant de le 

vulgariser que Rothbard écrira Homme, économie et Etat, en 1962, alors qu’il a 36 ans. De 

1963 à 1985, il enseigne à l’Université Polytechnique de New York. De 1985 à sa mort il est 

distinguished professor à l’Université du Nevada à Las Vegas. 

Il a fondé le Center for Libertarian Studies en 1976 et le Journal of Libertarian Studies en 

1977. En 1987 il a lancé la revue académique Review of Austrian Economics, aujourd’hui 

nommée Quarterly Journal of Austrian Economics. 

Il est mort en 1995 à Manhattan d’une crise cardiaque. 

La morale kantienne de la liberté, un extrémisme assumé 

Pour Rothbard, le laissez-faire capitaliste est conforme à la justice : il n’est que la 

conséquence d’une morale de la liberté. La seule définition cohérente de la justice est la 

propriété naturelle, la libre disposition reconnue comme juste de toute possession qu’on n’a 

pas volée, c’est-à-dire prise à un autre sans son consentement. Dans L’Éthique de la liberté, 

Rothbard décline les conséquences de cette définition, reprenant de nombreuses solutions de 

la tradition juridique et en contestant d’autres. 

Le fait d’établir des règles de vie en société, des institutions, des pouvoirs, ne relève pas pour 

Rothbard de la politique, mais de l’éthique. Cela signifie, en clair, qu’il est possible de les 

établir par pure déduction logique, sur la base de principes incontestables, et que toute activité 

législative, toute règle fixée par des élus ou des délégués, est non seulement inutile, mais 

encore néfaste. Rothbard se livre ainsi à une lecture renouvelée de la morale kantienne. Pour 

Kant, en effet, la morale est une « législation idéale » : chaque individu se comporte envers 

autrui en le considérant comme une fin en soi. Rothbard fait sien cet impératif catégorique. Il 

conçoit un système dans lequel on ne traite jamais autrui comme un simple moyen. Dans 

lequel on n’initie jamais la force contre lui. Dans lequel nul n’a à se sacrifier pour bien agir. 

Rien, pas même les ordres de l’Etat, ne priment sur les choix individuels, quels qu’ils soient. 

Eux seuls sont souverains.  

Cette éthique rothbardienne incarne aussi un type d’héritage extrême de Ludwig von Mises, 

bien loin des thèses de Ludwig Lachmann le subjectiviste et d’Israël Kirzner le réaliste. 

Rothbard entend être, en tout point, le gardien de l’orthodoxie.  

Le penseur du jusnaturalisme 



3 

Prolongeant la pensée de Mises, Murray Rothbard pense qu’il faut découvrir des axiomes 

dont on puisse tirer des conclusions logiques. Cette perspective s’oppose radicalement à 

l’approche empirique. Il prétend même qu’il est possible d’élaborer un système éthique entier 

à partir de déductions logiques. Influencé par une lecture particulière d’Aristote et de Thomas 

d’Aquin, Rothbard reprend à son compte la théorie du droit naturel. Mais il se démarque de 

ces théoriciens, car son jusnaturalisme est aussi un individualisme.  

Par opposition à Thomas d’Aquin, Rothbard affirme que le droit naturel ne relève pas d’une 

quelconque foi. Les fins de l’homme sont déterminées par la raison. C’est elle, la « droite 

raison » thomiste, qui dicte à l’homme les fins appropriées, ainsi que les moyens pour les 

atteindre. Par conséquent, la conduite morale, c’est celle qui se conforme à la droite raison. 

C’est ce qui distingue radicalement l’homme des choses ou des autres créatures. Celles-ci 

doivent « se conformer aux fins que leur nature leur impose ». L’homme, lui, possède une 

raison pour découvrir ses fins, et un libre arbitre pour faire des choix. Rothbard entend donc 

pouvoir soumettre la nature de l’homme à l’observation rationnelle et à la réflexion.  

L’éthique de la loi naturelle, au sens de Rothbard, définit ce qui est bon ou mauvais pour 

l’homme, ce qui favorise ou au contraire empêche la réalisation de ses désirs, de ses projets. 

C’est une éthique profondément radicale, car la seule existence d’un droit naturel accessible à 

la raison « constitue, dit Rothbard, une menace considérable pour le statu quo et une mise en 

cause permanente pour toute domination reposant sur la tradition aveugle ou le caprice 

arbitraire de l’appareil d’Etat ».  

 Selon Rothbard, la grande faiblesse des théories du droit naturel avant la sienne, de Platon et 

Aristote à Léo Strauss, était d’être profondément étatiste plutôt qu’individualiste. A partir de 

l’énoncé tout à fait correct d’Aristote selon lequel l’homme est un animal social, et qu’il se 

réalise dans la coopération sociale, les classiques ont déraisonné. Ils sont arrivés à une 

confusion quasi complète entre la société et l’Etat et, de là, à l’idée que l’Etat serait le lieu 

principal de l’action vertueuse. A l’inverse, Rothbard souhaite s’inscrire dans la tradition 

initiée par les Levellers et plus encore John Locke, qui transformèrent au XVIIe siècle le droit 

naturel classique en une théorie fondée sur l’individualisme méthodologique et, ce faisant, sur 

l’individualisme politique.  

Le droit naturel selon Rothbard peut se résumer ainsi : un homme a le droit de faire tout ce 

qu’il veut avec sa personne. Dire que les manières d’exercer ce droit sont morales ou 

immorales relève de la seule éthique privée, et pas de la philosophie politique. Cette dernière 

ne fait que traiter des règles, du droit, de l’emploi ou non de la violence physique dans les 

relations humaines. D’ailleurs le droit, au sens de Rothbard, n’est qu’une notion négative. 

C’est la frontière qui délimite le domaine d’action d’un individu. C’est l’endroit dans lequel 

personne d’autre ne peut s’immiscer. Aucun individu n’a le droit de forcer quelqu’un d’autre 

à accomplir une action. Ce serait une violation de son droit sur sa personne ou sa propriété.  

L’axiome de non-agression 

Tout le système philosophique de Rothbard découle de la place prépondérante qu’il accorde à 

la notion d’agression et aux moyens de s’en prémunir. Il définit l’agression comme le fait 



4 

d’initier la violence physique (ou de menacer de l’initier) à l’encontre de la personne ou de la 

propriété d’autrui. Une invasion, une intrusion, sont des formes d’agression. Puisque la 

propriété est un droit naturel inaliénable, le premier même des droits naturels, l’agression est 

donc toujours illégitime. Qu’elle soit à l’initiative d’un individu ou d’un Etat ne change 

rigoureusement rien. C’est à partir de ce raisonnement que Rothbard énonce le principe de 

non-agression, sur lequel, selon lui, repose toute la philosophie libertarienne. Il énonce cet 

axiome comme suit : « aucun individu ni groupe d’individus n’a le droit d’agresser quelqu’un 

en portant atteinte à sa personne ou à sa propriété ».  

De ce principe, Rothbard en déduit deux conséquences complémentaires. D’une part, la 

liberté d’action d’un individu est un droit inaliénable ; d’autre part, chaque individu a 

parfaitement le droit de pratiquer ce qu’il nomme des « crimes sans victime », c’est-à-dire des 

actes généralement considérés comme immoraux et parfois pénalement réprimés. Parmi les 

crimes sans victime, il cite la prostitution, la toxicomanie, la pornographie. Autant de thèmes 

que Walter Block aura l’occasion d’approfondir ultérieurement. Ces actes ne portent atteinte à 

la personne ou à la propriété d’aucun individu. Ils ne constituent donc pas une agression. 

C’est au contraire le fait de les réprimer qui est une agression. Rothbard reprend ici une des 

principales idées de Lysander Spooner, qui distinguait les vices (moralement répréhensibles) 

des crimes (légalement répréhensibles). Dans le même ordre d’idées, il s’oppose radicalement 

à toute forme de conscription militaire. C’est pour lui une forme d’esclavage à grande échelle. 

La guerre entraîne l’exécution massive de civils. Elle n’est donc rien d’autre qu’un meurtre de 

masse.  

Le principe de non-agression a aussi des conséquences économiques. C’est cet axiome qui 

amène Rothbard à défendre le capitalisme et l’échange volontaire. Puisque chaque individu, 

dit Rothbard, a un droit inaliénable de propriété privée, alors il doit pouvoir se défaire 

librement de celle-ci. Il le peut certes par le don, par l’héritage. Mais il le peut aussi par 

l’échange. L’interventionnisme étatique est illégitime puisqu’ il vient contraindre l’échange, 

l’obliger ou, plus souvent, l’empêcher.  

L’objection la plus évidente que l’on peut opposer à l’axiome de non-agression, et que les 

néoconservateurs en particulier ont opposé à Rothbard, c’est la nécessité qu’il y aurait à 

employer la force pour protéger le droit ou la liberté. Il rétorque qu’il ne s’oppose pas à la 

guerre par motivation pacifiste. Ce qu’il cherche à définir, ce sont les cas où l’emploi de la 

force est justifié. Et pour lui ces cas, très limitatifs, correspondent toujours au non-respect 

d’un engagement contractuel ou réciproque. Rothbard ne voit donc aucune incohérence à 

sembler être « de gauche » dans certains domaines ou « de droite » dans d’autres. Au 

contraire, il considère que sa position est virtuellement la seule qui soit cohérente du point de 

vue de la liberté individuelle. 

L’axiome de non-agression s’accommode mal de la conception contemporaine du processus 

de décision démocratique. En effet, il semble normal que les lois émanent d’un processus de 

décision collective. A la réflexion, il y a là contradiction, pourtant, comme le souligne fort 

justement Jérémie Rostand. On considère sans doute que les gouvernants ne peuvent jamais 

exercer un quelconque pouvoir arbitraire. Qu’il est illégitime qu’une minorité, infime, règne 



5 

par la force sur l’écrasante majorité. Certes, mais est-il plus légitime, rétorque Rothbard, 

qu’une majorité règne par la force sur une minorité, comme c’est le cas en régime 

esclavagiste ? A la vérité, ce qui est illégitime, c’est d’admettre que des individus, qu’un seul 

le cas échéant, puissent en asservir d’autres. Ce qu’il faut refuser, poursuit-il, c’est le règne de 

la force en tant que mode de rapport entre les hommes. Or, la politique n’est qu’une version 

parmi d’autres de la loi du plus fort, puisque la majorité impose ses vues aux minorités. Son 

éthique de la liberté ne vise au final qu’une seule chose : faire l’économie de la politique et de 

son bras armé, l’Etat.  

L’axiome de non-agression de Rothbard n’est en fait que le négatif de la reconnaissance des 

droits naturels. Seuls ceux-ci permettent de dépasser les rapports de force politiques. Cette 

conception s’oppose radicalement à celle de la souveraineté du peuple. Si le peuple est 

souverain, alors son pouvoir est sans limites. Et si l’on pense qu’il doit être limité, alors on 

devrait reconnaître que c’est par le droit absolu de chacun d’agir librement tant qu’il 

n’empiète pas sur le droit identique de tout autre. 

Les droits de l’homme sont des droits de propriété 

Le concept de droits n’a pour Rothbard de sens que si on les entend comme des droits de 

propriété. Car non seulement il n’existe pas de droits de l’Homme qui ne soient en même 

temps des droits de propriété, mais les droits de l’Homme perdent leur caractère précis quand 

ils ne sont pas fondés sur le critère des droits de propriété. Il n’y a que les hommes pour 

posséder des biens. Par ailleurs, le droit de la personne sur son propre corps, sa liberté 

personnelle, est un droit de propriété dans sa propre personne aussi bien qu’un « droit de 

l’Homme ». Par exemple, pour Rothbard, il n’existe aucun droit particulier à la liberté 

d’expression ; il n’y a que le droit général de propriété, qui est le droit d’un homme de faire ce 

qu’il veut de sa propriété et de signer des contrats volontaires avec d’autres propriétaires. Ce 

que l’on a, plutôt que le « droit à la liberté d’expression », c’est le droit de louer une salle et 

de parler aux personnes qui en franchissent le seuil. Il n’y a pas de « droit à la liberté de la 

presse » ; ce que l’on a, c’est le droit de rédiger et de publier un écrit, et de le vendre à qui est 

disposé à l’acheter (ou de le distribuer gratuitement à ceux qui l’accepteront). 

Le pourfendeur de l’Etat 

Rothbard ne cesse de s’opposer à toute agression contre les droits des individus, et en 

particulier contre leur droit de propriété. Or, il constate que de tout temps il y a un agresseur 

central, un qui bafoue particulièrement ces droits : l’Etat. Rothbard refuse d’accorder à l’Etat 

le droit moral de commettre des actions qui seraient indéniablement qualifiées d’illégitimes si 

quelqu’un d’autre que lui les commettait. L’éthique de liberté doit s’appliquer à tous, à tous 

les individus pris isolément, aux groupes d’individus, à l’Etat aussi, car il ne saurait faire 

exception. Rothbard se fait ainsi le pourfendeur le plus résolu et le plus acerbe de l’Etat.  

 

Regardons l’État « tout nu », dit Rothbard : nous nous apercevons qu’il est autorisé (voire 

encouragé) à commettre toutes sortes d’actes que même les non libertariens s’accorderaient à 



6 

juger comme des crimes ou délits répréhensibles. L’État est un habitué du meurtre de masse, 

qu’il appelle « guerre », parfois « répression de la rébellion ». Il fait de l’esclavage par la « 

conscription » dans ses forces militaires. Il vit et tire son existence de la pratique du vol sous 

la contrainte, qu’il appelle « fiscalité ». Le fait que de telles pratiques soient approuvées ou 

non par une majorité de la population ne change rien à leur nature : sanctionnées ou non par le 

peuple, la guerre c’est bien le meurtre de masse, la conscription, l’esclavage, et la fiscalité, le 

vol.  

La plupart des gens croient que reconnaître l’importance, parfois vitale, d’une activité 

particulière de l’Etat - par exemple, l’élaboration d’un système de lois - implique ipso facto la 

nécessité de l’Etat lui-même. Rothbard ne nie pas que les hommes de l’Etat puissent, le cas 

échéant, accomplir des tâches nécessaires : l’élaboration du droit, la police, les pompiers, … 

Mais cela ne démontre pas qu’ils soient les seuls à pouvoir remplir ces fonctions. Ni même 

qu’ils les remplissent à peu près bien.  

 

Tout au long de l’histoire, souligne Rothbard, des groupes d’hommes, qui se sont 

autoproclamés « gouvernement » ou « Etat », ont tenté – généralement avec succès – 

d’obtenir par la violence un monopole sur les postes de commandement de l’économie et de la 

société. Ainsi en est-il tout d’abord du contrôle du sol et des transports : dans plusieurs pays 

les routes ont d’abord été construites pour faciliter le déplacement des troupes de l’Etat. Ou 

encore du contrôle de la production de la monnaie : il permet de garnir facilement et 

rapidement le coffre des hommes de l’Etat, lesquels font en sorte qu’aucun concurrent ne 

vienne contester leur monopole dans la fabrication de fausse monnaie. Cependant, dit 

Rothbard, le vrai monopole décisif des hommes de l’Etat, c’est celui qu’ils exercent sur 

l’emploi de la violence. Ils contrôlent la justice, l’armée, la police. « On appelle « impôt », dit 

Rothbard, cette violence, bien qu’elle ait porté le nom de « tribut » à des époques moins 

normalisées. L’impôt est un vol, purement et simplement, même si ce vol est commis à un 

niveau colossal, auquel les criminels ordinaires n’oseraient prétendre ».  

Rothbard s’inspire des travaux de Franz Oppenheimer qui, dans l’Etat, ses origines, son 

évolution et son avenir (1908), assure qu’il n’y a que deux méthodes pour acquérir des biens. 

Ou bien la production et l’échange volontaire avec les autres (le marché libre, qu’il appelle 

« voie économique »). Ou bien l’expropriation violente de la richesse produite par autrui (la 

« voie politique »). L’Etat, dit Oppenheimer, n’est rien d’autre que « l’organisation des 

moyens politiques ».  

Rothbard prolonge ces développements. S’il extorque par la violence la richesse d’autrui, 

c’est parce qu’il est d’essence criminelle. D’ailleurs les hommes de l’Etat sont les descendants 

de brigands qui ont monopolisé à leur profit la violence au sein d’un groupe d’individus. L’ 

« intérêt général », le « bien public » ne sont que des miroirs aux alouettes, des bouffées 

d’opium qui visent à draper l’Etat dans un nuage de légitimité. Le but en est le même que 

lorsqu’on faisait d’un roi ou d’un empereur un dieu : convaincre la population que l’Etat ne 

représente pas la criminalité sur une échelle gigantesque, mais plutôt quelque chose de 

nécessaire et de vital qui mérite soutien et obéissance. Etienne de la Boétie, dans le Discours 



7 

de la servitude volontaire, fut au XVIe siècle le premier à constater que l’Etat tyrannique est 

toujours composé d’une minorité de la population et que, par conséquent, le maintien de son 

despotisme repose forcément sur la reconnaissance de sa légitimité par la majorité exploitée. 

Les recettes qu’accapare l’Etat, par l’usage de la coercition, servent à deux choses. D’une 

part, à monopoliser et produire inefficacement des services. D’autre part, et parfois surtout, à 

accroître le pouvoir que les hommes de l’Etat ont sur leurs sujets, qu’ils exploitent et 

harcèlent.  

Pour Rothbard, aucun Etat n’est longtemps demeuré limité. L’intérêt économique des 

dirigeants de l’Etat les pousse à travailler activement à l’expansion de leurs pouvoirs. L’Etat 

limité des libéraux est donc une utopie. Comme le dit Rothbard, « l’histoire sanguinaire de 

l’Etat aurait dû prouver qu’on use nécessairement, et donc qu’on abuse, de tout pouvoir quel 

qu’il soit, dès lors qu’on l’a reçu en partage ou qu’on s’en est emparé ». 

Rothbard insiste sur le fait que ceux qui prétendent que l’Etat est nécessaire à la création et au 

développement du droit se  fourvoient. Ce sont des vieilles institutions non étatiques qui ont 

pendant longtemps été à la source du droit : les coutumes tribales, les tribunaux de droit 

commun, les arbitres, les tribunaux de marchands, … Les juges concurrentiels de la Common 

Law, les tribunaux du droit privé romain, par exemple, ne faisaient pas des lois, ne se 

contentaient pas non plus d’appliquer les lois existantes. Ils découvraient dans les principes 

existants, dans les pratiques acceptés par tous, des règles générales applicables aux nouveaux 

cas d’espèce. Dans l’Irlande celtique, une société qui a duré mille ans jusqu’à sa conquête par 

Cromwell, il n’y avait aucune trace de justice étatique. 

Il ne saurait donc être injuste ni immoral de ne pas payer les impôts de l’Etat, de s’approprier 

ce qu’il possède (puisque cela se trouve entre des mains criminelles), de refuser d’obéir à ses 

ordres ni de rompre un contrat avec lui. A fortiori mentir aux hommes de l’Etat n’a rien que 

de moralement légitime, dit Rothbard. De la même manière que personne n’est moralement 

obligé de dire la vérité à un voleur qui demande s’il y a des objets de valeur dans sa maison, 

personne n’est moralement obligé de donner des réponses vraies aux questions similaires que 

posent les hommes de l’Etat – par exemple dans une déclaration de revenus. 

Tout cela ne signifie évidemment pas qu’il faille conseiller la désobéissance civile, le refus de 

payer les impôts, le vol ou le mensonge à l’encontre des hommes de l’Etat, car cela pourrait 

être imprudent. Ce que dit Rothbard, c’est que ces actions sont justes et moralement licites.  

Rothbard ne soutient toutefois pas que les individus soient des atomes isolés ; au contraire, il 

reconnaît la nécessité et les énormes avantages de la vie en société et de la division sociale du 

travail. Ce sont les défenseurs de l’Etat, y compris les philosophes aristotéliciens et thomistes 

classiques, qui sont tombés dans cette énorme non sequitur qui consiste à sauter de la 

nécessité de la société à la nécessité de l’Etat. Tous ces services dont on croit généralement 

qu’ils nécessitent l’intervention de l’Etat – de la frappe de la monnaie à la sécurité publique 

en passant par le développement du droit pour la protection de la personne et de la propriété – 

peuvent être, et ont été produits beaucoup plus efficacement et certainement de manière plus 



8 

morale par des personnes privées. Il n’y a rien dans la nature de l’homme qui rende l’Etat 

nécessaire, bien au contraire. 

L’épistémologie réaliste : un apriorisme extrême 

Si Rothbard a été capable de remettre en cause les plus anciens concepts, et de tirer les 

conséquences des faits généraux de l’action humaine qu’on ne peut pas imaginer autres qu’ils 

ne sont, c’est parce qu’il se moquait de toute prétendue « vérification expérimentale » de ses 

propositions. Il tient pour définitivement établi et probant tout axiome, c’est-à-dire toute 

proposition dont on est obligé de se servir au cours de toute tentative pour la réfuter. C’est 

dire qu’il n’est ni empiriste, ni positiviste. 

Ce parti pris lui permet de se libérer, dans les domaines qui relèvent de la seule logique (c’est-

à-dire, pour lui, la quasi-totalité de la théorie, par opposition à l’histoire économique) des 

analyses et des concepts qui dépendent de la disponibilité des statistiques. Pour illustrer les 

progrès possibles quand on applique cette méthode, appropriée à son objet, on peut rappeler 

que, s’il a fallu 70 ans à Hayek pour comprendre que la « justice sociale » n’a aucune 

définition identifiable comme concept normatif — elle n’est qu’une désignation du pillage des 

faibles par les puissants dans la démocratie socialiste, c’est parce qu’il fallait d’abord se poser 

la question de son sens. 

Cependant, à la différence de Mises, Rothbard fonde le raisonnement logique non sur une 

conception kantienne de l’a priori mais sur une théorie aristotélicienne des concepts, qu’on 

pourrait rattacher à l’objectivisme d’Ayn Rand, Nathaniel Branden et Leonard Peikoff. La 

tentative de Murray Rothbard est de renouer avec la tradition de l’apriorisme de Nassau 

Senior et J. E. Cairnes, lorsque ce dernier avait tenté de trouver des lois économiques 

irréfutables comme une déduction logique de « faits indiscutables de la nature humaine et du 

monde ». 

Rothbard assume sa radicalité extrême. Cette radicalité est double. Lorsque l’on affirme quoi 

que ce soit, on affirme en effet, d’une part toutes les prémisses dont cela découle, jusqu’aux 

premiers principes, et, d’autre part, toutes les conséquences qui se déduisent de ces derniers. 

Rothbard accepte ainsi d’être taxé d’extrémisme, car seuls les extrémistes sont cohérents, 

c’est-à-dire conséquents. 

Telle est aussi la source de ses critiques envers Hayek et Nozick. Au premier, il reproche de 

ne pas partir de principes suffisamment clairs et premiers. Sa définition de la coercition, 

notamment, lui semble bien vague, interdisant la déduction logique d’un système sur la base 

du seul axiome de non-agression. Plus encore, Rothbard reproche précisément à Hayek de ne 

pas partager sa forme axiomatique, ou logico-déductive, de libéralisme, lui préférant une 

approche plus empirique et évolutionniste. A Nozick, il reproche de ne pas « aller jusqu’au 

bout », s’arrêtant à un État minimal après un long argumentaire contre la production 

marchande de services de sécurité. 



9 

La conséquence qui découle naturellement de cet a priori extrême est que les individus sont 

libres lorsqu’ils sont seuls responsables de leurs décisions, qu’ils sont d’ailleurs seuls capables 

de prendre pour eux-mêmes. 

Pour Rothbard, toute tierce partie entre les partenaires d’un échange profite indûment d’une 

intrusion illégitime. Toute intervention gouvernementale est un péril auquel il faut empêcher 

de nuire. Il considère que l’axiome de l’action humaine, qu’il est pour le moins difficile de 

contester, et les déductions logiques conduites jusqu’aux résultats ultimes, mènent à LA 

vérité, une et inébranlable. En effet, toute conséquence déduite logiquement d’axiomes tenus 

pour vrais aura la même valeur de vérité qu’eux.  

Pour Rothbard, l’empirisme visant à tester des hypothèses théoriques n’a pas de sens. En 

effet, pour lui, la science économique est dérivée de la science de l’action humaine. Les faits 

ne sont ni vrais ni faux. Ce n’est donc pas parce qu’on obtient une concordance des résultats 

numériques prédits sur telle ou telle variable avec ceux mesurés à partir du terrain 

d’observation qu’il est pour autant justifié de partir de n’importe quelle hypothèse (irréaliste, 

voire farfelue). La théorie autrichienne nie précisément que la mesure de l’utilité soit possible.  

Cet apriorisme extrême se veut l’accomplissement de la pensée de Mises. Il faut prendre en 

considération l’agent économique réel, pour qui la valeur de toute chose ne peut être que 

subjective. La praxéologie énonce des principes a priori, qui ainsi sont immédiatement exacts. 

L’axiome fondamental est l’existence de l’action humaine. On ne peut nier ou affirmer cet 

axiome sans déjà agir. Tout dire est en effet déjà un agir. Ce faisant, la science n’a besoin 

d’aucun test empirique.  

Le héraut de l’anarcho-capitalisme 

Si l’Etat viole les droits des individus, et si le capitalisme de laissez-faire est le système 

économique le plus efficace, alors Rothbard tient pour désirable l’anarcho-capitalisme.  

Dans L’éthique de la liberté, il tente de décrire ce que serait une société anarcho-capitaliste. Il 

s’agirait d’une société de propriétaires fonciers, ce dont il tire toutes les conséquences 

possibles. Il établit les conditions d’admission des non-propriétaires sur les territoires des 

propriétaires. Il décrit les contrats qui protégeraient ces derniers contre le vol ou l’invasion.  

Il refuse toute idée de contrat social. Si les hommes tendent à être violents, dit-il, alors 

pourquoi instituer un monopole de cette violence entre les mains d’une poignée d’entre-eux ?  

Rothbard considère que plusieurs fonctions dites régaliennes de l’Etat devraient 

immédiatement être remises en cause et abolies, par exemple la politique monétaire. Rothbard 

s’oppose catégoriquement au pouvoir politique, à l’immixtion législative dans les droits 

naturels. Ce qui ne l’amène d’ailleurs pas à rejeter nécessairement toute forme d’Etat, 

puisqu’il prévoit, dans sa société libre, une sorte de code libertarien.  

Le vulgarisateur de l’école autrichienne 



10 

Ce qui caractérise aussi Rothbard, c’est sa capacité à populariser l’œuvre de Mises, dans un 

langage certes moins recherché mais plus efficace que celui de son maître. Dans un recueil, 

intitulé Towards Liberty, paru en 1956, il publie un article intitulé « Vers une reconstruction 

de la théorie de l’utilité et du bien-être ». Il affirme qu’on ne peut rien dire des préférences 

individuelles en dehors de l’action volontaire. Par conséquent, il ne sert à rien, il n’est même 

pas scientifique, de gloser sur l’inconnaissable. De définir des critères économétriques 

arbitraires. Par une sorte de retour aux écrits de Pareto, Rothbard clame que le marché libre 

conduit à l’utilité sociale maximum. Aucune intervention étatique ne peut accroître celle-ci. 

Les externalités, les biens publics, la légitimation économique des services publics falsifient 

la réalité. Pour la bonne raison qu’on ne peut pas mesurer les jugements de valeur des 

individus, ni même les observer en dehors de l’action. De sorte que toute indication normative 

que l’on prétend en tirer est nécessairement arbitraire donc anti-scientifique. L’action, et seule 

l’action, permet de connaître les préférences, elle en est la preuve authentique et unique. 

Mises admettait la possibilité d’un monopole sur un marché libre ; dans un chapitre resté 

célèbre d’Homme, économie et Etat, intitulé « Monopole et concurrence », Rothbard 

démontre que le concept est contradictoire : toute forme d’organisation contractuelle est a 

priori productive (et conforme à la justice naturelle), tout acte de violence agressive est non 

seulement improductive, mais fausse la concurrence (et viole la justice naturelle). Le 

monopole est donc toujours illégitime. 

À l’imitation de L’Action humaine de Mises, Rothbard entend mettre en avant un système 

complet d’économie politique. D’où les deux tomes de la première édition d’Homme, 

économie et Etat, ensuite complétés par Power and Market — qui développent les effets 

destructeurs de l’intervention étatique.  

En guise de résumé de ses thèses, Murray Rothbard a publié un tract, diffusé par le Mises 

Institute, afin de combattre les mythes économiques qui assiègent nos pensées. En voici 

quelques-uns, très révélateurs de la pensée économique rothbardienne.  

Mythe n°1 : Les déficits sont la cause de l’inflation / Les déficits n’ont rien à voir avec 

l’inflation. Pour Rothbard, ces deux affirmations sont fausses. Les déficits sont financés, soit 

par le public grâce à la vente de bons du trésor, soit par le système bancaire qui est générateur 

d’inflation par le mécanisme d’accroissement des réserves bancaires. 

Mythe n°2 : Les déficits n’ont pas un effet d’éviction sur les investissements privés. 

Supposons, répond Rothbard, que les déficits soient élevés et croissants et que les taux 

d’intérêts baissent, comme aux États Unis au début des années 80. Cela ne signifie pas que 

l’effet d’éviction ne joue pas. Les taux d’intérêt baissent parce qu’il y a moins d’emprunt de la 

part des chefs d’entreprise en période de récession. Les taux d’intérêt réels (taux d’intérêt 

moins taux d’inflation) restent élevés. Si l’épargne se dirige vers les bons du Trésor, il y aura 

nécessairement moins d’épargne disponible pour l’investissement productif. Et les taux 

d’intérêt sont supérieurs à ce qu’ils auraient du être sans les déficits. Le détournement de 

l’épargne est soit direct (financement par le public), soit indirect (financement par le système 

bancaire). 



11 

Mythe n°3 : Les importations des pays où le coût de main d’œuvre est faible cause le 

chômage dans notre pays. Pour Rothbard, les salaires sont élevés dans les pays développés 

parce que la productivité du travail y est plus élevée. Et, cette productivité ne provient pas 

d’un phénomène magique. C’est parce que des entreprises ont investi des montants importants 

en technologie et en équipement en capital. L’investissement en capital est une aide pour les 

travailleurs. Ces derniers obtiennent ainsi des salaires plus élevés. Par contre, dans les pays où 

le capital ne peut pas venir en aide aux travailleurs, les taux de salaire sont plus faibles. Par 

conséquent, les salaires élevés ne sont pas une menace pour la prospérité, ils sont la 

conséquence de cette prospérité. Certains représentants de l’industrie se plaignent du dumping 

social. Toutefois, les salaires élevés dans leur industrie proviennent du fait que cette industrie 

n’est pas efficace dans l’utilisation du travail en comparaison d’autres industries. Et, donc, 

pour compenser la désaffection des salariés, les salaires sont plus élevés que dans d’autres 

secteurs. Il est dangereux, dit Rothbard, pour l’industrie, ainsi que pour l’économie du pays 

entier, de faire appel à l’État pour intervenir sur des restrictions à l’importation (quotas ou 

tarifs). Car les entreprises inefficaces perdent toujours de l’argent et elles demanderont de 

plus en plus de protection de l’État, jusqu’où jour où elles ferment définitivement leur porte. 

Mythe n°4 : Les augmentations des impôts sont une solution pour résorber les déficits. 

Rothbard répond qu’il existe une règle comportementale simple de l’homme politique. Plus 

son budget augmente, plus il a tendance à vouloir le dépenser. Il s’aide pour cela des groupes 

de pression, toujours bien attentionnés et bienveillants vis à vis du public qui considèrent que 

tel ou tel secteur a besoin d’aide. Ainsi, l’augmentation des impôts n’arrive jamais à réduire la 

dette. 

Sa démonstration, toute entière fondée sur la défense de la libre concurrence, défait donc les 

opposants au capitalisme « débridé ». D’une part, ce qu’on appelle « loi du plus fort », en 

économie, ce n’est rien d’autre que la libre concurrence. D’autre part, si la libre concurrence 

récompense les plus forts, au sens des plus compétents, il s’ensuit qu’elle ne peut bénéficier 

qu’aux faibles. Seuls ceux qui n’ont pas encore réussi aspirent à gagner la compétition. Les 

autres se satisferaient volontiers d’un statu quo.  

Une histoire monétaire 

Dans Etat, qu’as-tu fait de notre monnaie ? (1963), Rothbard décrit le processus par lequel 

des individus en société viennent à utiliser certaines marchandises comme moyen d’échange 

et, progressivement, se mettent à utiliser des instruments de crédit émis par des banques. Si 

cette robinsonnade peut paraître quelque peu utopique, elle est néanmoins d’un grand intérêt 

pédagogique et méthodologique. 

Pour décrire le marché puis l’interventionnisme, il convient d’abord de comprendre comment 

les acteurs individuels prennent des décisions dans leurs activités économiques concrètes. 

Comment choisissent-ils leurs objectifs ? Les moyens de les atteindre ? Comment apprennent-

ils de leurs erreurs ?  

Comme le dit Jörg-Guido Hülsmann, cette première étape n’est pas spécifiquement 

autrichienne. Elle se retrouve aussi chez des auteurs néoclassiques, avec la fameuse « analyse 



12 

à l’équilibre ». Rothbard complète donc cette assertion en se livrant à l’analyse du 

déséquilibre, c’est-à-dire en analysant les conséquences de l’interventionnisme monétaire. 

Quelles que soient les formes qu’il prend, l’interventionnisme dans la monnaie peut se 

résumer en un mot : inflation (et, plus rarement, déflation). La politique monétaire vise 

toujours à créer de la monnaie, afin de financer de nouvelles dépenses publiques.  

Rothbard se livre aussi à un résumé de l’histoire monétaire du XXe siècle, de l’étalon-or 

d’avant 1914 jusqu’à l’effondrement de Bretton Woods. Il fournit une explication fouillée des 

événements monétaires du siècle, et souligne le rôle toujours néfaste joué par les pouvoirs 

publics.  

Le pourfendeur de l’école néoclassique, des Chicago Boys et des « libéraux étatistes » 

Économiquement, l’approche praxéologique de Rothbard s’oppose à la version néoclassique 

du libéralisme, laquelle consiste, non pas dans une déduction praxéologique, mais dans la 

construction hautement abstraite et mathématisée de modèles, imitant la méthode des sciences 

naturelles. Moralement, dit Rothbard, les néoclassiques sont des utilitaristes. Ils se contentent 

le plus souvent de justifier leur libéralisme pour son efficacité économique. Leur défense est 

donc pragmatique. Ils sont souvent amenés à admettre l’intervention de l’Etat, par exemple 

via les « politiques de concurrence », pour corriger les défauts du marché. Mais ce ne sont que 

les défauts du marché qu’ils ont sous leurs yeux, pas du pur marché libre.  

Rothbard a la dent particulièrement dure à l’encontre de l’Ecole de Chicago. Il critique sa 

méthode positiviste, son raisonnement empirique. Alors que Milton Friedman pense que la 

Réserve Fédérale (Fed) a mené une politique procyclique en cherchant, a contrario, à juguler 

les effets de la Grande Dépression, Rothbard remet en cause cette lecture monétariste. Il a des 

mots très durs à l’encontre de « l’insistance complaisante sur l’importance vitale des tests 

empiriques des déductions faites à partir des hypothèses […], théorie fondée sur des 

suppositions qu’on reconnaissait pour fausses et extrêmement irréalistes ». 

Il montre donc que le krach gigantesque de 1929 n’est pas dû à une défaillance du marché, 

comme le prétendait Keynes, ni même à une erreur de manœuvre de la Banque centrale 

américaine. Cette thèse a servi à Milton Friedman pour détrôner Keynes. Il est devenu célèbre 

ainsi. Il a pu fonder à Chicago son Ecole, qui a été le berceau de nombreux Prix Nobel 

d’économie. Mais il avait tort, selon Rothbard.  

L’histoire économique sous l’angle autrichien 

Rothbard s’est également intéressé à l’histoire économique. Il a commencé sa carrière avec 

Conceived in Liberty, histoire des États-Unis avant la Déclaration d’indépendance. En 1963, il 

publie America’s Great Depression, explication  autrichienne de la crise de 1929 et des 

sottises de la politique américaine avant et après, que l’historien Paul Johnson devait 

reprendre dans son ouvrage Modern Times.  

Enfin, dans sa monumentale Histoire de la Pensée Economique, Rothbard chasse à nouveau 

en dehors des sentiers battus. Ce ne sont pas les Britanniques qui sont à la source de la science 



13 

économique moderne, dit-il. Qu’il s’agisse des penseurs Ecossais comme Adam Smith ou 

David Hume, ou des Anglais comme David Ricardo ou John Stuart Mill. Non, dit-il, ce sont 

les Scolastiques espagnols et portugais aux XVIe et XVIIe siècles de l’Ecole de Salamanque 

(Vitoria, Suarez, Molina, …), et les économistes français des XVIIIe et XIXe siècles (Turgot, 

Condillac, Say, Bastiat, …) qui sont les véritables fondateurs de la pensée économique. 

Rothbard voit dans le libéralisme des économistes français une sorte de proto-austrianisme 

oublié.  

L’activiste politique 

L’action partisane de Murray Rothbard se caractérise par d’importants revirements 

stratégiques. 

Il est important de noter, en préambule, que le foyer politique de Rothbard était l’Old Right, 

isolationniste et très sensible aux thèses libertariennes (Albert Jay Nock en étant le 

représentant préféré de Rothbard). Mais, dès les années cinquante, sous l’effet de la Guerre 

froide, le centre de gravité de la droite américaine se recompose autour d’un anticommunisme 

et d’un nationalisme musclés. Dans ce contexte, l’anarchisme de Rothbard parait au mieux 

anachronique, au pire une trahison, un État fort étant considéré, en particulier par la National 

Review de William F. Buckley Jr., indispensable à la compétition militaire et géopolitique 

avec l’Union Soviétique. 

Rothbard cherche alors de nouveaux amis politiques, se rapprochant par exemple brièvement 

du cercle de la romancière Ayn Rand. Il s’en sépare rapidement et avec fracas.  

Cette tentative ayant échoué, Rothbard s’intéresse durant les années soixante à la New Left 

libertaire et anti-impérialiste. En 1965, il crée avec Leonard P. Liggio la revue Left and Right 

dont le but est de rapprocher droite libertarienne et gauche libertaire. Mais Rothbard se lasse 

rapidement de ce courant politique, principalement en raison de sa mentalité viscéralement 

anticapitaliste, mais également par rejet de la « contre-culture ». La rupture avec la gauche 

anti-autoritaire est consommée dès 1970. 

Durant cette décennie Rothbard participe à la création du Libertarian Party et du Cato 

Institute, dont il s’éloigne ensuite parce qu’ils lui semblent trop tièdes, voire opportunistes. Il 

se rapproche de diverses organisations paléo-conservatrices et rejoint finalement le Mises 

Institute de Llewellyn H. Rockwell Jr. en 1982. 

Rothbard n’hésite pas à prôner des alliances tactiques avec divers courant politique. Cet 

aspect du personnage est suffisamment peu connu pour qu’on s’y arrête un instant. Deux 

illustrations seront suffisantes.  

En premier lieu, on peut citer un texte ronéoté de 170 pages daté d’avril 1977, « Toward A 

Strategy for Libertarian Social Change », qui fait clairement apparaître son ambition de 

prendre Lénine pour modèle, lui qui a su promouvoir en 1917 la capitulation devant 

l’Allemagne et laisser les paysans occuper les terres des féodaux. Rothbard recommande ainsi 

une stratégie « centriste » au mouvement libertarien, faisant en sorte d’éviter les déviations 

gauchistes-utopistes et les déviations droitistes-opportunistes. Pour ce faire, il faut selon lui 



14 

instaurer à l’intérieur du parti libertarien une véritable hiérarchie. Et définir une ligne. « Les 

marxistes, écrit Rothbard, comme les libertariens, identifient certaines classes majoritaires de 

la société comme étant opprimées par d’autres classes, qui, elles, sont minoritaires. Les 

marxistes comme les libertariens, visent à démontrer à la majorité opprimée la vraie nature 

de leur exploitation, de manière à enlever toute légitimité à l’Etat existant dans l’esprit des 

opprimés, et par le fait même à priver l’Etat du soutien dont il a besoin. » 

Toutefois, au contraire des marxistes, les libertariens, dit-il, ont une vision beaucoup plus 

claire de l’ennemi : l’Etat. L’Etat qui, pendant des siècles, a couvert de sa propagande la 

conscience des véritables exploités, qu’il nomme les net taxpayers (ceux qui paient plus à 

l’Etat qu’ils n’en reçoivent). L’ennemi, poursuit-il, c’est la nouvelle caste des privilégiés, qui 

reçoit plus de l’Etat qu’elle ne lui pays (les net tax-consumers). Les intellectuels 

subventionnés, les artistes subventionnés, les syndicalistes, les capitaines d’industrie qui ne 

vivent que des commandes de l’Etat, en font partie. La droite conservatrice, belliciste et 

théocratique ne vaut pas plus cher à ses yeux et vit, elle aussi, aux crochets de l’Etat. 

Rothbard pense que l’étatisme et l’interventionnisme gouvernemental ne peut que périr de ses 

contradictions. Cet effondrement a même déjà commencé, dit-il. Pour l’accélérer, il suggère 

de faire alliance avec la « nouvelle gauche », notamment en s’opposant à l’armement 

nucléaire, à la guerre du Viêt-Nam et au service militaire obligatoire. Autant de positions qui 

laisseront des marques indélébiles à droite.  

Autre illustration : Rothbard Rothbard n’hésite pas, au crépuscule de son existence, à soutenir 

les mouvements populistes de droite, prémisse aux Tea Parties qui apparaîtront quelques 

années après son décès. Il croit que les jours du « réalisme » de Washington sont comptés. Il 

démontre que les conservateurs et les libéraux classiques vont se faire dépasser par un 

mouvement populaire et radical, qui est animé par une détestation profonde du gouvernement 

fédéral. Cette droite populiste est tout à fait innovante, dit Rothbard. Elle déteste 

profondément les médias dominants et ne leur accorde aucune confiance. Elle ne reconnaît 

aucune légitimité, ni même aucune utilité, aux dirigeants traditionnels et aux lobbies de 

Washington. Rothbard ne nie pas que cette nouvelle contestation populaire n’est pas un 

modèle de tolérance sociale. Mais elle est aussi composée de « mauvais coucheurs qui en ont 

marre du gouvernement fédéral et sont de plus en plus en colère ». D’une manière presque 

prophétique, il souligne que « les classes ouvrières et les classes moyennes opprimées sont 

enfin en marche, et ce nouveau mouvement de droite n’a pas de place pour les traîtres de 

l’élite qui les ont si longtemps menés par le bout du nez, ni de temps à perdre avec eux ».  

L’isolationniste intransigeant 

En politique internationale sa pensée se conforme à l’isolationnisme classique de l’Old Right. 

Celui-ci lui a attiré les foudres de nombre d’adversaires, au premier rang desquels les néo-

conservateurs. Fidèle à sa méthode, Rothbard emploie une approche philosophique, a priori, 

dans un domaine où une l’analyse historique est communément privilégiée. 

Elevé dans la tradition isolationniste du sénateur Taft, et croyant pouvoir y appliquer 

directement ses principes, Rothbard prétend définir a priori une politique étrangère 



15 

libertarienne comme « non interventionniste », quitte à dénoncer sans cesse la politique 

étrangère des Etats-Unis. 

Postérité de Rothbard 

Rothbard voit dans la chute de l’Union Soviétique une opportunité pour ressusciter l’Old 

Right et fonde beaucoup d’espoirs dans divers mouvements et hommes politiques populistes. 

Force est de constater que cette stratégie, que ses héritiers au Mises Institute poursuivent, n’a 

pas encore porté ses fruits. 

L’anarchisme et l’anti-impérialisme (bien ancré dans la tradition libérale classique) de 

Rothbard, ainsi que ses alliances politiques parfois surprenantes, lui ont valu beaucoup 

d’inimitiés à droite et notamment celle des néo-conservateurs. Elles expliquent largement 

certaines accusations qui ont été portées contre lui, par exemple d’avoir été un compagnon de 

route des communistes ou encore de s’être allié à des antisémites (pourtant Rothbard était 

juif). On peut, en effet, s’interroger a posteriori sur l’opportunité de certains articles et 

alliances de circonstance de Rothbard – encore qu’ils ne semblent pas justifier les critiques 

mentionnées ci-dessus – mais pas au point de pouvoir mettre sérieusement en doute la 

constance idéologique dont il a fait preuve durant toute sa vie. Si l’action partisane de 

Rothbard s’illustre tant par son étonnante souplesse tactique que par son relatif insuccès, cela 

est probablement dû à la difficulté qu’il a éprouvée à trouver des relais pour diffuser ses idées 

dans le contexte politique de son époque. 

Rothbard n’a pas réussi à donner une importance réelle au Parti libertarien américain, qu’il 

avait pourtant contribué à fonder. Pour tout à la fois peser sur les enjeux politiques et ne pas 

transiger sur ses principes, il a dû prendre bien souvent des positions partisanes fluctuantes. 

Certaines le mettaient même en opposition avec de potentiels « alliés ». Pendant la guerre du 

Viêt-Nam, il s’allie à la gauche communiste et pacifiste. Pendant la présidence Reagan, il le 

traite d’ « idiot ». Pendant les années 1990, il soutient une fois un candidat indépendant (Ross 

Perot), une fois un populiste protectionniste (Pat Buchanan).  

A la fin de sa vie, Rothbard dénonce une sorte de complot généralisé fomenté par tous les 

ennemis du vrai libéralisme : les Chicago Boys, les libéraux classiques, la presse, … Comme 

presque toujours chez Rothbard, dit Gilles Campagnolo, sa rhétorique fonctionne sur les 

modes de l’appel à l’indignation, de la raillerie contre les adversaires de l’attaque ad 

personam, mais aussi de l’humour. Il cherche ainsi à tourner en ridicule ses adversaires, il crie 

au totalitarisme, et il juxtapose systématiquement des penseurs très divers, créant ainsi des 

généalogies et des parentés sinon toujours fictives, du moins très rapides et souvent douteuses. 

Un livre de synthèse : Murray Rothbard, L’Ethique de la liberté, 1982 : en partant d’une 

décapante « robinsonnade », Rothbard radicalise le libertarianisme en prônant une liberté 

individuelle maximale, l’État zéro et une société totalement privatisée fondée sur l’échange 

volontaire et le capitalisme de laissez-faire, eux-mêmes légitimés par une réinterprétation 

rationaliste rigoureuse de la tradition du droit naturel, du droit de propriété et de la morale qui 

en découle. 



16 

La croissance du secteur public est un des plus grands dangers auquel se trouvent confrontées 

les sociétés. Les crises financières causées par les banques centrales contrôlées par les États se 

traduisent toujours par une augmentation du pouvoir des politiciens et des pratiques 

liberticides. Rothbard cerne les dangers du pouvoir politique. Il s’inscrit en opposition 

frontale à la pensée unique et à la propagande des hommes de l’Etat.   

L’Ethique de la liberté expose donc un modèle de société très différent de celui que nous 

connaissons. Dans ce livre radical, Rothbard considère qu’il faut fonder la défense du 

capitalisme sur une éthique et une philosophie aprioriste et naturaliste. Qu’il ne faut transiger 

sur rien, car si le libre marché, l’échange volontaire et le capitalisme sont des valeurs à 

défendre, c’est parce qu’eux seuls sont conformes à la nature humaine. Et que toute 

intervention de l’Etat, du pouvoir politique, du principe électif, est une atteinte à la liberté et à 

la propriété individuelle, et par conséquent la voie vers la servitude et la coercition.  

 

Bibliographie sélective 

Murray Rothbard, 1962, Man, Economy, and State (L’Homme, l’économie et l’Etat, Institut 

Charles Coquelin, 5 tomes, 2007) 

Murray Rothbard, 1962, The Panic of 1819 

Murray Rothbard, 1963, America’s Great Depression (rééditions 1972, 1975, 1983, 2000) 

Murray Rothbard, 1963, État, qu’as-tu fait de notre monnaie ?, Institut Coppet, 2011 

Murray Rothbard, 1969, Economic Depressions: Causes and Cures 

Murray Rothbard, 1970, Power and Market 

Murray Rothbard, 1972, Education: Free and Compulsory 

Murray Rothbard, 1972, Left and Right, Selected Essays 1954-65 

Murray Rothbard, 1973, For a New Liberty: The Libertarian Manifesto 

Murray Rothbard, 1973, The Essential von Mises 

Murray Rothbard, 1974, The Case for the 100 Percent Gold Dollar 

Murray Rothbard, 1974, Egalitarianism as a Revolt Against Nature and Other Essays ; avec 

notamment « L’Anatomie de l’Etat » et « Why Be libertarian ? » 

Murray Rothbard, 1975-79, Conceived in Liberty (4 vol.) 

Murray Rothbard, 1979, Individualism and the Philosophy of the Social Sciences 

Murray Rothbard, 1982, L’Éthique de la liberté 

Murray Rothbard, 1983, The Mystery of Banking 



17 

Murray Rothbard, 1988, Ludwig von Mises: Scholar, Creator, Hero 

Murray Rothbard, 1991, Économistes et Charlatans 

Murray Rothbard, 1994, The Case Against the Fed 

Murray Rothbard, 1995, An Austrian Perspective on the History of Economic Thought (2 vol.) 

Murray Rothbard, 1995, Wall Street, Banks, and American Foreign Policy 

Murray Rothbard, 1997, Logic of Action (2 vol.) 

Murray Rothbard, 2005, History of Money and Banking in the United States 

Murray Rothbard, 2006, The Complete Libertarian Forum (2 vol.) 

Murray Rothbard, 2007, The Betrayal of the American Right 

Murray Rothbard, 2007, Economic Controversies 

 

 


