on se rend bien compte en retracant l'histoire de
I'humanité. Presque dénués de capitaux, les premiers
hommes ne pouvaient employer que leurs bras ; la
production, par conséquent, était la moins fructueuse
possible, et leur rémunération infiniment petite. Le
développement des capitaux, ou ce qu'on a appelé
improprement le capitalisme, a permis d’élever et d’é-
manciper 'homme, et ce de plusieurs fagons. D’abord,
en se servant d’outils de plus en plus perfectionnés,
en adoptant des méthodes et des conceptions plus
adaptées a la production, il a vu son travail devenir
moins grossier, moins pénible ; ses idées se sont aussi
étendues, elles sont devenues plus variées. Compa-
rons, par exemple, la tache d’'un portefaix a celle d'un
conducteur de charrette attelée a des beeufs ou a des
chevaux ; ou cette derniere, a la besogne des agents
d’'une compagnie de chemins de fer. Ensuite, en I'en-
richissant, le capital lui a donné une valeur plus élevée
dans l'esprit des grands et des puissants ; et ce n’est
peut-étre que l'enrichissement du tiers-état qui ex-
plique l'influence grandissante qu’il a prise dans la
société et en politique, a la fin de '’Ancien régime.

Aujourd’hui encore, le sort des travailleurs est
intimement lié a la croissance des capitaux. Pour que
le travail soit plus productif et moins pénible, il est
besoin de capitaux. Le plus grand intérét des masses,
ainsi, est que le capital s’accroisse et se répande ; de
sorte que les mesures fiscales ou réglementaires qu’on
prend en leur nom, les offusqueraient, si leurs effets
étaient mieux appréciés. On devrait apprendre a s’en-
thousiasmer davantage du capital et des capitalistes
quels qu'ils soient, et moins de I'autorité politique et de
ceux qui la détiennent. Car pour finir sur une citation
de Bastiat, qui est la quintessence des auteurs dont
I'opinion est résumée ici : « Quelle est la puissance
qui allégera pour tous, dans une certaine mesure,
le fardeau de la peine ? Qui abrégera les heures de
travail ? Qui desserrera les liens de ce joug pesant qui
courbe aujourd’hui vers la matiere, non seulement
les hommes, mais les femmes et les enfants qui n'y
semblaient pas destinés ? — C’est le capital ; le capital
qui, sous la forme de roue, d’engrenage, de rail, de
chute d’eau, de poids, de voile, de rame, de charrue,
prend a sa charge une si grande partie de I'ceuvre
primitivement accomplie aux dépens de nos nerfs et de
nos muscles ; le capital qui fait concourir, de plus en
plus, au profit de tous, les forces gratuites de la nature.
Le capital est donc I'ami, le bienfaiteur de tous les
hommes, et particulierement des classes souffrantes.
Ce qu’elles doivent désirer, c’est qu’il s’accumule, se
multiplie, se répande sans compte ni mesure. » (0. C,
t. V, p.145).

CASTEL DE SAINT-PIERRE, CHARLES-IRENEE
(1658-1743). Philosophe rationaliste, promoteur de
divers projets de perfectionnement des institutions
sociales.

Castel de Saint-Pierre, Charles-Irénée

Les défenseurs de la paix, de la tolérance et de la
concorde au sein des sociétés humaines, ont été mal
payés de leurs efforts ; car 'époque contemporaine,
qui accepte leur langage tout en s’éloignant en
pratique de leurs idéaux, n’honore pas non plus leur
mémoire. Au sein de la tradition libérale francaise, des
figures obscures comme Emeric Crucé ou l'abbé de
Saint-Pierre ne trouvent plus leur place. Le mouve-
ment pacifiste du XIXe siecle, autour de Frédéric
Bastiat, de Gustave de Molinari ou de Frédéric Passy,
a pu se revendiquer d’eux ; mais aujourd’hui ces pré-
curseurs ne sont pas reconnus. On a tout a fait cessé
de les lire et de mobiliser leurs écrits. C'est pour moi
une raison de les approfondir.

En 1857, Molinari consacra a Saint-Pierre une
étude détaillée, analysant sa vie et ses idées, et
donnant de ses écrits un résumé aisé a examiner. Enfin
les mérites de ce libéral dédaigné réapparaissaient.
Tout n’était pas a sauver dans son ceuvre immense,
jugeait Molinari, mais aussi que de brillantes intuitions
on y trouvait. « Il se trompait souvent, sans doute, et
nous verrons qu'un bon nombre de ses projets ne
supportent pas I'examen. D’autres fois, il commettait
simplement une erreur de date, et il travaillait pour le
dix-neuviéme ou le vingtiéme siécle, en croyant tra-
vailler pour le dix-huitiéme. » (L’abbé de Saint-Pierre,
1857, p. 27; 0. C, t. X1V, p. 22) Peut-étre le précurseur
de I'anarcho-capitalisme se retrouvait assez dans cet
audacieux philosophe ; on le percoit assez dans quel-
ques passages de son étude. « Sans doute, un grand
nombre des projets qu'il élaborait con amore étaient,
les uns inapplicables, les autres prématurés », écrit-il
ainsi au travers d’'une page ; « mais quels inventeurs
ont jamais su se tenir exactement dans la ligne de ce
qui est vrai et surtout de ce qui est actuellement
praticable ? Tanto6t ils imaginent des machines et des
procédés contraires a la nature des choses, et qui
seront toujours inapplicables. Tantot ils devancent
simplementle possible, etils jettent dans le monde une
combinaison ou une idée qui exige, pour étre rendue
pratique, des progres ultérieurs, dont la nécessité, il
faut le dire, ne les frappe pas assez. » (Idem, p. 34 ;
0.C, t.XIV, p. 26.)

Le grand mérite de I'ceuvre de Saint-Pierre est son
argumentation pacifiste, adossée aux principes de la
liberté humaine. Laissant aux poetes la défense senti-
mentale de la paix, il a travaillé a la construction d'un
Etat de droit a I'échelle mondiale, qui, a travers un
systeme de tribunaux et d’instances, saurait vider les
différends par l'arbitrage ou l'autorité supérieure
d’une justice et d'une police internationales. Or, ce
qu'on rejetait comme une utopie au XVIIIe siecle, les
libéraux frangais du siécle suivant s'imaginaient déja
en poser les fondements, et G. de Molinari certaine-
ment caressait cet espoir. Du fait de 'entrecroisement
des intéréts, suite naturelle de l'extension du com-
merce mondial, 1a résolution des conflits a ’échelle de

242 DICTIONNAIRE DE LA TRADITION LIBERALE FRANCAISE



Castel de Saint-Pierre, Charles-Irénée

I'Europe ou du monde paraissait préte a se concrétiser.
Et si c’était aussi pour eux un doux réve, il était
généreuy, et il leur fait honneur.

Sur une infinité de sujets, 'abbé de Saint-Pierre
avait promené son esprit rationaliste a la recherche de
ce qu’il appelait indistinctement des « perfection-
nements ». Son héritage, Molinari le présentait dans
des termes choisis, qui rendent compte de la bonne
connaissance qu’il avait acquise de son ceuvre. « L’abbé
de Saint-Pierre est, en effet, au dix-huitiéme siécle, une
figure originale », écrivait-il en conclusion. « [l n’appar-
tient ni a I'école constitutionnelle de Montesquieu
ni a I'école révolutionnaire de Rousseau, et, s’il se
rapproche de Voltaire et des encyclopédistes, c’est
uniquement par sa haine du fanatisme et son amour de
la tolérance. Il n’est point partisan des Etats Généraux,
dans lesquels il craint de trouver une réunion d'i-
gnorants ou « d’esprits du commun », et auxquels il
préfere son académie politique. En méme temps, il se
montre trés monarchique, et il traite fort mal, par
exemple, les républicains d’Angleterre. Mais il n’at-
tache pas, comme les philosophes et les politiques de
son siécle, une importance fondamentale aux formes
de gouvernement. Il ne s’y arréte méme point. Il
s’occupe, avant tout, de 'administration, qu’il veut
perfectionner, et peut-étre montre-t-il une confiance
trop grande et trop exclusive dans l'efficacité de ce
mécanisme compliqué et coliteux. Il se rapproche en
cela des socialistes modernes ; en revanche, il se
rattache aux économistes, dont il est, en quelque sorte,
le précurseur, par ses vues utilitaires, par son attention
aramener toutes les questions au criterium de 'intérét
général, comme aussi a les étudier en elles-mémes a
I'aide de l'observation et de I'expérience. Il n'a pas
assez de foi dans la liberté, et il est trop porté a
regarder les hommes comme de grands enfants qu'il
faut conduire avec des lisiéres ; mais il n’avait pas vu la
liberté a I'ceuvre, et, s'il elit vécu de nos jours, lui,
I'homme de I'observation et de I'expérience, il se fiit
incliné devant elle. Sans doute, il n’aurait pas renoncé
a faire des Projets. Mais, au lieu de confier a I'ad-
ministration le soin de les réaliser, il se serait adressé
de préférence a l'initiative privée. Il aurait cherché a
perfectionner l'organisation de la société, non plus
par l'intervention étroite et capricieuse des gouver-
nements, mais par le développement régulier et large
des institutions que la liberté engendre chaque jour.
Il aurait formulé force projets d’associations politi-
ques, économiques et financieres, sur une échelle
grandiose, et, en méme temps, ce bienveillant utopiste
aurait continué de recommander aux hommes la
bienfaisance et la tolérance. Ses Projets n’eussent été,
selon toute apparence, réalisables qu’au vingtiéme
siécle ; quant a ses recommandations, nous ignorons si
elles auraient eu meilleure fortune, quoi qu'’il eiit 'ha-
bitude de les appuyer sur la plus efficace des autorités,

DICTIONNAIRE DE LA TRADITION LIBERALE FRANCAISE

sur 'autorité du bon exemple. » (Idem, p. 369 ; O. C,,
t. XIV, p. 278)

A la suite de Molinari, Henri Baudrillart et Léonce
de Lavergne, notamment, étudierent les écrits de
Saint-Pierre et firent valoir ses mérites. (H. Baudrillart,
Etudes de philosophie morale et d’économie politique,
1858, t. 11, p. 299-361 ; L. de Lavergne, Les économistes
frangais du XVIIIe siecle, 1870, p. 1-57.)

Aujourd’hui, plutét que d’étudier I'ceuvre de 'abbé
de Saint-Pierre pour déterminer ce qu’elle contient
d’intuitions raisonnables et d’enthousiasme mal placé,
ou pour fixer le degré avec lequel il doit prendre place
parmi les grandes figures de la liberté en France, le
commun reste impressionné par l'accumulation des
jugements péjoratifs que, des le XVIIIe siecle, on a porté
sur l'auteur. Certes, peu de penseurs paraissent avoir
été souillés aussi délibérément et méthodiquement
que lui, qui s’attira les foudres de tous les hommes
importants de son temps. Jean-Jacques Rousseau, qui
eut de l'affection pour lui, au point d’avoir accepté
de s’occuper d’'une réédition de ses écrits, le traitait
comme un marginal. « Cet homme rare, I'honneur de
son siecle et de son espece, et le seul peut-étre depuis
I'existence du genre humain qui n’efit d’autre passion
que celle de la raison, ne fit cependant que marcher
d’erreur en erreur dans tous ses systémes, pour avoir
voulu rendre les hommes semblables a lui, au lieu de
les prendre tels qu’ils sont et continueront d’étre. Il n’a
travaillé que pour des étres imaginaires... [L'imputa-
tion fait sourire, venant de Rousseau.] Son imagination
trompait perpétuellement sa raison. Il démontrait,
il est vrai, mais il ne démontrait que les effets d’'une
cause impossible a produire et raisonnait tres bien sur
de faux principes. » (Fragments et notes sur 'abbé
de Saint-Pierre ; (Euvres complétes, Pléiade, t. 111, 1959,
p. 657-658) Un autre grand du siécle, Voltaire, donne
écho a ces mémes réprimandes. D’apres I'auteur du
Siécle de Louis X1V, « cet homme moitié philosophe et
moitié fou nommé I'abbé de Saint-Pierre » passa sa vie
a déraisonner. (Lettre de Voltaire au comte d’Argental,
8 septembre 1752 ; Correspondance, éd. Pléiade, t. 1],
p. 784) « Il proposait presque toujours des choses
impossibles comme praticables ». (Le Siecle de Louis
XIV ; CEuvres completes, t. 12, 2017, p. 182) Voltaire, a
I'évidence, ne croyait pas a la paix perpétuelle de
I'abbé. « La seule paix perpétuelle qui puisse étre
établie chez les hommes est la tolérance », soutient-il ;
« la paix imaginée par un Frangais, nommé I'abbé de
Saint-Pierre, est une chimére qui ne subsistera pas
plus entre les princes qu’'entre les éléphants et les
rhinocéros, entre les loups et les chiens. Les animaux
carnassiers se déchireront toujours a la premiére
occasion. » (De la paix perpétuelle, par le docteur
Goodheart; 0. C, t. 70b, p. 145) Avoir cherché une voie
alternative était funeste, jugeait finalement Voltaire, et
Saint-Pierre s’était « rendu un peu ridicule en France

243



par l'excés de ses bonnes intentions. » (Discours en
vers sur 'Homme ; O. C, t. 17, p. 530.)

Les plans de 'abbé de Saint-Pierre pour établir ce
qu’il nommait la « paix perpétuelle » furent accueillis
avec un méme scepticisme dans le reste de 'Europe
des Lumiéres. Pour Leibniz, qui échangea avec I'abbé
une large correspondance, 'ambition était honorable,
mais vaine : « Pour faire cesser la guerre, il faudrait
qu’'un autre Henri 1V, avec quelques grands princes de
son temps, goutdt votre projet. Le mal est qu'il est
difficile de le faire entendre aux grands princes. »
(Lettre a Saint-Pierre, 7 février 1715 ; Correspondance
de Leibniz avec Castel de Saint-Pierre, 1995, p. 31) Et
reprenant le théme de l'impossibilité pour 'espéce
humaine de jamais évoluer dans la paix et la concorde,
il écrivaita un ami, un brin moqueur : « Je me souviens
de la devise d'un cimetiére avec ce mot : Pax perpetua,
car les morts ne se battent point ; mais les vivants
sont d'une autre humeur, et les plus puissants ne res-
pectent guére les tribunaux. » (Lettre a Grimarest, 4
juin 1712 ; Idem, p. 24)

En dehors de la sphére des philosophes, 'abbé de
Saint-Pierre s’attirait encore les foudres. Aprés avoir
fortement critiqué les ducs sans emploi qu’on trouvait
a Versailles, et « qui n'ont aucun mérite distingué
envers la nation », et aprés avoir jugé que « les géné-
raux d’armée, tels que sont parmi nous les maréchaux,
devraient étre les seuls ducs de France », Saint-Pierre
ne pouvait guere espérer obtenir 'amitié de ces gens-
1a. (Projet pour rendre les titres plus utiles au service
du roi et de I'Etat ; Ouvrages de politique, t. 11, 1733,
p. 123-124) Le duc de Saint-Simon, auteur des fameux
Mémoires, étant 'un de ceux-ci, on ne s’étonnera guere
de ses remarques désobligeantes. « L’abbé de Saint-
Pierre était un vieux fat », écrit-il, qui « s’estimait un
homme merveilleux en tout... Il fit un livre ou il décla-
ma contre le pouvoir despotique et souvent tyrannique
que les secrétaires d’Etat et les contréleurs généraux
des finances avaient exercé sous le feu roi, qu’il appela
vizirs » : selon 'auteur des Mémoires ce livre de la
Polysynodie « était plein de chimeéres sur le gouverne-
ment, comme plusieurs autres de politique qu'il publia
depuis, a la ruine de ses libraires ». (Mémoires, éd.
Pléiade, t. VI, 1988, p. 971)

On a donc retenu que Saint-Pierre était un fou, a
I'ceuvre illisible. A I'évidence, il est passé maitre dans
'art des répétitions, et son orthographe réformée est
pour le moins audacieuse. Mais aussi, ses écrits sont
clairs, didactiques, intéressants ; ils soutiennent aisé-
ment la lecture. Impressionné par 'importance de son
sujet, I'abbé n’a pas jugé utile d’accompagner son texte
d’historiettes ou de formules percutantes. « Si c’était ici
un ouvrage de pur agrément », soutenait-il, « je de-
manderais : A-t-il paru trop long ? A-t-il ennuyé ? Mais
pour un sujet de la derniére importance va-t-on dis-
puter sur une heure de lecture de plus ou de moins ? »
(Projet de paix perpétuelle, vol. 11 ; réédition Institut

Castel de Saint-Pierre, Charles-Irénée

Coppet, p. 240) Le soin qu'il accorde a I'examen des
objections et a la démonstration attentive de ses
conceptions, fait pourtant plaisir a découvrir, et nous
attache a l'auteur, comme a un homme respectueux
et sincere. On trouve particuliérement dans le Projet
de paix perpétuelle des marques de cette aménité si
précieuse. « Je n’écris pas pour ceux qui voient comme
moi, et mieux que moi », déclare I'auteur ; « ils n'ont
pas besoin de toutes mes considérations et de toutes
mes réponses. J'écris au contraire pour ceux qui ne
voient pas comme moi. Ils sont encore en grand
nombre ; je suis forcé de les mener par degré a mon
point de vue ; et si je veux qu’ils me suivent, c’est a moi
am’accommoder a leurs allures. » (Idem, vol. I1I ; rééd.
p. 385) Et on peut dire qu'’il a tenu parole.

[Ses origines et sa vie.] Rappelons les principaux
épisodes de sa carriére, pour ne pas manquer de bien
le caractériser.

Il est né au chateau de Saint-Pierre-Eglise, prés
de Cherbourg ; il y a vécu, et y a composé la plupart
de ses écrits : on peut dire que c’était la son milieu ;
milieu propice aux grands hommes, sans doute, car a
quelques kilométres a peine de Saint-Pierre-Eglise se
trouve la commune de Tocqueville, ou le chateau
familial du célebre auteur est situé : et pour sa corres-
pondance, l'auteur de la Démocratie en Amérique
demandait qu'on adresse ses lettres « a Tocqueville
par Saint-Pierre-Eglise (Manche) ». (voir par exemple
(Euvres completes, t. IX, p. 198)

L’abbé de Saint-Pierre y a passé sa jeunesse, en
compagnie de ses deux fréres. Le chateau familial fut
détruit en 1750, et lui-méme ne '’habita qu’a ce jeune
age ; car plus tard, lorsqu’il y revenait, I'abbé occupait
de préférence une petite maison, au croisement des
rues de Cherbourg et de Barfleur. La Normandie serait
d’ailleurs le théatre de ses réflexions. Ses projets sur la
construction des chemins, la taille tarifée ou le recen-
sement, fourmillent de références a la Normandie et
a la situation qu'il a pu y observer. Son Mémoire sur
la réparation des chemins (1708), par exemple, a été
composé sur les lieux, sur la base d’observations toutes
locales. Ayant eu l'occasion de parcourir les mauvais
chemins qui menent de la Normandie jusqu’a Paris et
a Orléans, Saint-Pierre ambitionnait de perfectionner
la méthode de leur entretien. Il se mit a 'ceuvre une
fois réinstallé paisiblement dans son village. « Comme
j’eus un peu plus de loisirs a Saint-Pierre-Eglise que je
n’en ai d’ordinaire a Paris et a Versailles », dit-il, « et
que l'affaire du public me tenait alors fort au cceur, je
me mis a examiner sérieusement et de suite si c’était
une chose réellement impossible de voir en France
des chemins commodes et praticables en hiver. »
(Mémoire sur la réparation des chemins, 1708, p. 3)
Pareillement, dans son autobiographie, il affirme que
c’est a Saint-Pierre Eglise qu'il a composé son Projet de
paix perpétuelle, pour les mémes raisons de tranquil-

244 DICTIONNAIRE DE LA TRADITION LIBERALE FRANCAISE



Castel de Saint-Pierre, Charles-Irénée

lité d’esprit. (Bibliothéque municipale de Rouen, ms
950)

Orphelin a six ans, le jeune Castel de Saint-Pierre
entra comme pensionnaire chez les Jésuites, a Rouen
puis a Caen. Il songea un temps a devenir un homme
d’Eglise, mais cette passion — la « petite vérole de
I'esprit », comme il I'appellait — il 'abandonna assez
vite. Il fut recu dans les ordres mineurs, dit une
biographe, mais probablement pas ordonné prétre.
(Carole Dornier, La monarchie éclairée de I'abbé de
Saint-Pierre, 2020, p. 18) Malgré une foi pour le moins
suspecte ou peu conventionnelle (voir plus loin ses
propos sur la religion, la tolérance, le mariage des
prétres, la richesse des ecclésiastiques, les querelles
religieuses), il est resté a la postérité comme '« abbé »
de Saint-Pierre. (voir a ce titre 'entrée Abbés.) Il était
probablement déiste, comme bien des hommes aux-
quels il était mélé.

Quittant la Normandie pour Paris, 'abbé de Saint-
Pierre s’installa dans une petite maison du faubourg
Saint-Jacques, ou furent logés également d’autres
intellectuels, René Aubert de Vertot, Varignon, puis
Fontenelle. L’ébullition de cette petite société participa
a la formation de I'abbé, a travers des conversations et
des disputes menées en privé, ou continuées l'apres-
midi dans leurs balades au jardin du Luxembourg.
(Annales de Castel ; Bibliotheque municipale de Rouen,
ms 950) Ce groupe se désunit assez vite, cependant,
du fait de la variété des occupations et des intéréts de
ses différents membres. Apres une passion pour la
physique et les sciences, I'abbé de Saint-Pierre dirigea
son attention vers d’autres domaines. « Le principal
golt qui m’était resté de la lecture des ouvrages de
Descartes et des cartésiens au sortir du college était
pour I'étude de la physique », raconte-t-il. « Mais en
lisant les pensées morales de Pascal, je compris que les
progrés que je pourrais faire dans la morale seraient
plus utiles pour augmenter mon bonheur et le bonheur
de ceux avec qui j'aurais a vivre ; aussi je quittai la
physique pour étudier et méditer sur les questions de
morale. » (Ouvrages de politiques, t. XIII, p. 3) Par la
suite il délaissa la morale pour la politique, pour les
mémes raisons. Dans un manuscrit autobiographique,
dans lequel il parle de lui-méme a la troisiéme
personne, il raconte cette deuxiéme évolution : « Apres
différentes lectures qu'il fit sur les différents moyens
que prennent les hommes pour augmenter leur bon-
heur, et pour diminuer leurs mauy, il s’apercut que la
plus grande partie du bonheur et du malheur venait
des bonnes ou des mauvaises lois... Cette réflexion qui
se présentait souvent a son esprit, le persuada que la
morale n’était pas la science la plus importante pour le
bonheur des hommes, mais que c’était la politique ou
la science du gouvernement, et qu'une loi sage pouvait
rendre incomparablement plus d’hommes heureux
que cent bons traités de morale. Ainsi, dans le dessein
de devenir plus utile a la société, il quitta I'étude de la

morale pour I'étude de la politique ». (Annales de
Castel ; Bibliothéque municipale de Rouen, ms 950)
Mais le petit monde au milieu duquel il vivait, ne suivit
pas cette évolution ; et Varignon, par exemple, con-
tinua a se spécialiser dans les mathématiques, et il
devint professeur au collége Mazarin.

Cette double évolution est cruciale; et non uni-
quement pour l'aboutissement qu’elle indique dans
I'esprit de 'abbé de Saint-Pierre : en fait, c’est toute sa
démarche philosophique qui en est impactée. Saint-
Pierre a examiné les institutions humaines et les lois
en philosophe cartésien et en homme de science, dans
une démarche nouvelle, qui lui paraissait essentielle a
initier. « Nous ne faisons que sortir de 'enfance de la
science du gouvernement », disait-il. « Nul Descartes
en France, nul Newton en Angleterre, nul Leibnitz
en Allemagne pour la politique. » (Nouveau plan de
gouvernement des Etats souverains, 1737, p. 27) Dans
les sciences physiques, il voyait que Descartes avait
inauguré un mouvement réformateur qui avait accom-
pli de grandes choses ; et lui-méme, dans la politique,
il comptait bien faire accomplir des progrés a nos idées
et a nos institutions. Sa méthode, son attention aux
faits, sont issues de ce projet.

La passion de I'abbé de Saint-Pierre pour la ré-
forme du gouvernement s’augmenta encore quand il
entra a Versailles, ou il devait occuper la charge de
premier aumonier de Madame, belle-sceur de Louis
XIV; carla-bas il était en position d’observer la société
de son temps, I'administration de I'Etat, et d’en ana-
lyser les défauts. « Le spectacle est ici plus beau pour
un réfléchisseur et méme plus intéressant qu’en aucun
lieu du monde », raconte-t-il dans une lettre impor-
tante. Grace a son emploi a la cour, I'abbé profite d'une
« petite loge pour voir de plus pres ces acteurs qui
jouent souvent sans le savoir, sur le théatre du monde,
des roles trés importants au reste des sujets... Je les
vois d’autant mieux que je n’en joue aucun, que je vais
partout, et que 'on ne me remarque nulle part... Je
m’amuse aussi a écrire quelques faits importants des
affaires générales... ]’ai mes heures de retraite, surtout
le matin. » « Les réflexions que je fais ici roulent plus
sur la politique que sur la morale », note-t-il encore ;
« et si je m’attache davantage a la politique qu’a la
morale, c’est que je suis persuadé que les moindres
découvertes que je pourrais faire dans la politique
seraient d'une bien plus grande utilité pour le bonheur
des hommes que les plus belles spéculations de morale
que je pourrais faire... Je vois ici notre gouvernement
dans sa source et j'entrevois déja qu'il serait facile de
le rendre beaucoup plus honorable pour le roi, beau-
coup plus commode pour ses ministres et beaucoup
plus utile pour les peuples. ]'amasse ici des matériaux
pour en former un jour quelque édifice qui puisse
étre de quelque utilité. » (Lettre a Mme de Lambert,
4 janvier 1697 ; Ouvrages de morale et de politique,
t. XVI, p. 166 et suiv.)

DICTIONNAIRE DE LA TRADITION LIBERALE FRANCAISE 245



Entré dans les cercles mondains, dans les salons, et
ami de plusieurs intellectuels de premier plan, I'abbé
de Saint-Pierre se trouva vite propulsé au sein de
I'Académie frangaise, malgré une totale absence de
production littéraire propre. Il rejoignit la prestigieuse
académie le 3 mars 1695 et prit place, au fauteuil VIII,
aux cOtés de La Bruyeére, Racine, Boileau, Perrault,
Fontenelle, Fénelon, ou Bossuet.

Ne pouvant agir directement comme ministre, il
composa de nombreux projets, sur tous les thémes qui
le frappaient et qui intéressaient son zele réformateur.
« Ne pouvant par la constitution présente de notre
monarchie et par mon peu de talents pour la flatterie,
devenir ministre général, je me suis fait une occu-
pation particuliere a méditer tous les jours... pour
montrer sur divers sujets aux rois et aux ministres
futurs le but ou ils doivent tendre et les moyens qu'ils
doivent employer pour augmenter leur bonheur, en
augmentant le bonheur des familles qu’ils gouvernent.
Occupation plus estimable que celle de ces ministres
du commun qui, faute d’avoir suffisamment médité
avant d’entrer dans le ministere, ne font rien de grand
que leur fortune. » (Annales politiques, éditées par
Joseph Drouet, 1912, p. 295) Et, aprés une carriere
remplie par des publications, les unes éphémeres, les
autres plus ou moins soignées et abouties, sur les
divers moyens d’améliorer les institutions humaines et
en particulier d’établir la paix et I'arbitrage entre les
différents souverains, 'abbé de Saint-Pierre pouvait se
consoler, a la fin de sa vie, du malheur d’avoir été peu
écouté et peu suivi, en considérant qu'un jour la
postérité lui rendrait justice. « Je me trouve depuis plus
de vingt-cinq ans solliciteur de I'intérét public, mais
sans crédit, et par conséquent fort peu utile au public
présent. Il est vrai que mes projets subsisteront, et que
plusieurs entreront peu a peu dans les jeunes esprits
de ceux qui auront part un jour au gouvernement, et
pourront alors étre fort utiles au public futur : et cette
considération sur 'avenir m’a toujours payé magnifi-
quement de mes peines présentes. » (Observations
politiques sur le gouvernement des rois de France,
1735 ; Ouvrages de politique, tome IX, p. 65) Mais il
n’est pas certain que la postérité ait été trés équitable.

[Détail sur un épisode de sa vie. Son exclusion de
I'’Académie francaise.] Un épisode marquant de sa
carriére mérite encore de nous arréter : il s’agit de son
exclusion fracassante de I’Académie francaise. Cet
incident illustre tout a la fois sa témérité et 'atmos-
phére étouffante dans laquelle il a vécu.

Onrappellera, en guise d'introduction a cette petite
affaire, que propulsé a I’Académie francaise par ses
amis mondains, 'abbé de Saint-Pierre y avait d’abord
été peu actif. Son discours de réception n’avait pas
méme été soigné. « Ces sortes de discours ne méritent
pas, pour l'utilité dont ils sont a 'Etat, plus de deux
heures de temps », disait-il ; « j’y en ai mis quatre, et
cela est fort honnéte. » (Eloge de 'abbé de Saint-Pierre

Castel de Saint-Pierre, Charles-Irénée

par d’Alembert : Euvres, 1821, t. I11, 1¢re partie, p. 252)
Mais a partir de 1710, gagnant en assurance, 'abbé
prononga des critiques contre les travaux de cette
société. Il aurait voulu que 'Académie travaillat a des
ouvrages d’instruction a la portée de tous, plutdt que
de chicaner sur le sens des mots et de produire des
dictionnaires ignorés des masses. (J.-P. Bois, L’abbé de
Saint-Pierre, 2017, p. 106)

La mort du roi Louis XIV, en 1715, semblait devoir
faciliter les critiques portées par les savants sur son
regne belliqueux. Mais les membres de 1'Académie
frangaise ne I'entendaient pas ainsi. Lors de la séance
du 14 juin 1717, le cardinal de Polignac présenta le
Mémoire sur I'établissement de la taille proportionnelle
de 'abbé de Saint-Pierre, et dit « qu’il ne pouvait ex-
primer I'étonnement ou il était de voir qu'un Frangais
et un académicien efit fait imprimer des choses trés
injurieuses a la mémoire du feu roi notre auguste
protecteur, a qui I’Académie devait son plus grand
lustre, et que quoi qu’il fit ami particulier de M. I'abbé
de Saint-Pierre, il ne pouvait s’empécher d’en porter
ses plaintes a la compagnie et de dire qu’elle était
obligée de prendre sur cela des mesures pour faire
connaitre a M. le régent qu’elle condamnait une con-
duite si imprudente et si opposée a ses sentiments. »
(L’Académie frangaise, par F. Masson, 1912, p. 122) La
compagnie fut désemparée ; elle ajourna une décision.
L’année suivante Saint-Pierre composa le discours sur
la Polysynodie, qui contenait une critique plus amere
encore de Louis XIV. « Pl{it a Dieu », écrivait-il, « que,
pour sa réputation et notre utilité, il elit été durant
tout son regne occupé a faire fleurir le commerce, a
diminuer tant d’obstacles qui le génent, a augmenter
les facilités qui le multiplient, a payer les grands
chemins, a les rendre encore plus sirs, a rendre les
riviéres navigables, a rendre nos lois plus propres a
diminuer le nombre de procés, a perfectionner la
maniére de lever des subsides, de sorte que les peuples
en payassent moins et qu'il en revint plus aux coffres
publics, a perfectionner les établissements qui regar-
dent les pauvres et 'éducation des enfants, a favoriser
les arts et les sciences a proportion de leur utilité, a
trouver les moyens de distribuer les emplois et les
récompenses avec justice et sans égard pour les
recommandations, a Oter la vénalité des charges, les
survivances et les brevets de retenue, a diminuer nos
besoins en diminuant nos jeux de hasard, a perfec-
tionner nos meeurs en trouvant les moyens de rendre
la vertu et les talents utiles plus honorés, plus res-
pectés, plus justement récompensés. » (Discours sur la
polysynodie, éd. 1719, p. 99-100) Plutét que de s’at-
tacher a quelque amélioration utile dans les lois ou
les institutions humaines, continuait ’'abbé, Louis XIV
s’était laissé emporter par la folle ambition des con-
quétes, et son regne était fait de carnages et de souf-
frances. « Que I'on regarde le succes de ces guerres du
coté de 'utile, que I'on suppute si ce qu’elles nous ont

246 DICTIONNAIRE DE LA TRADITION LIBERALE FRANCAISE



Castel de Saint-Pierre, Charles-Irénée

produit vaut plus que ce qu’elles nous ont colité »,
soutient 'abbé avec son argumentation coutumiere.
« Nous avons eu trente ans de guerre depuis 1668
jusqu’a présent : le Roi a tiré des Francais toutes les
années de guerre plus de cinquante millions, et outre
cela le Roi doit encore, en rentes, en gages et en billets
plus de douze cent millions. » (Idem, p. 97) La puis-
sance n’est pas la grandeur, et 'exercice de la guerre
n’est pas l'exercice normal du pouvoir politique, rap-
pelle 'auteur. Aussi, a Louis XIV, on pourra donner le
nom de puissant, de redoutable, mais non de grand.

Une réaction et une cabale se dirigérent alors
contre lui. Les supp6ts du pouvoir se réveillerent et
convoquerent le ban et I'arriére-ban de la vermine qui
s’attache a tous les pouvoirs tant qu’ils durent. Dans sa
séance du 28 avril 1718, I'’Académie francaise initia le
proces de 'abbé de Saint-Pierre. Le méme cardinal de
Polignac qui avait signalé les hérésies critiques du
mémoire sur la taille, présentait désormais ce nouvel
ouvrage comme trés injurieux a la mémoire du feu roi,
etil engageait la compagnie a prendre les mesures que
sa prudence lui suggérerait. Le 5 mai 1718, la question
fut mise en débat, devant l'insistance de quelques
membres. « Je regarde, Messieurs », dit Fleury, « I'af-
faire sur laquelle nous allons opiner comme la plus
importante qui ait occupé jusqu’ici la compagnie...
Vous aviez imposé la loi a tous ceux qui étaient regus
dans la compagnie de faire I'éloge du feu roi, et ce
prince a été pendant 50 ans le sujet de tous nos
panégyriques. Un de nos confreres a la hardiesse de
venir démentir pour la seconde fois, a la face du public,
les justes louanges que nous lui avons si longtemps
données ; si nous la laissons impunie n’aura-t-on pas
raison de dire que les plumes de I’Académie sont des
plumes vénales consacrées a la fortune et a l'intérét,
et que les louanges qu’elle donne ne durent qu’autant
que la vie des princes qu’elle loue ?... Le public attend
de vous une punition proportionnée a l'offense. »
(Discours a 'Académie francaise, reproduit dans les
Annales politiques de Saint-Pierre, 1758, t. I, p. vii et
suiv.)

Apres une procédure assez sommaire, 'abbé de
Saint-Pierre fut exclu de ’Académie francaise ; il ne
sera pas remplacé de son vivant : ainsi on ne fera aucun
éloge de lui. Le pauvre abbé s’installa un temps a la
campagne, pour calmer sa fureur, qui toutefois n’était
pas trés grande. Il resta en marge du pouvoir officiel,
mais continua a trouver place dans les cercles et les
salons.

On ne peut pas dire que cette aventure ait réduit
son ardeur, ou diminué sa liberté de ton. Car dans les
Annales politiques, a la fin de sa vie, il maintient sur le
roi Louis XIV les mémes critiques que jadis. « Il faut
avouer en 'honneur de Louis XIV qu'il avait beaucoup
de patience, de modération, de politesse, de courage
d’esprit, de fermeté dans sa conduite, de connaissances
de différentes parties du gouvernement, et que pour

DICTIONNAIRE DE LA TRADITION LIBERALE FRANCAISE

un roi tres puissant, et pour un roi tres mal élevé, il
était fort estimable par plusieurs qualités. » (Annales
politiques éditées par Joseph Drouet, 1912, p. 257-258)
Mais son éducation, en méme temps, avait été fort
négligée, etil n’avaitrien d’'un grand roi. « C’était grand
dommage pour I'Etat que la reine-mere eit pris si peu
de soins d’engager insensiblement le roi a fortifier son
esprit par I'application aux affaires du gouvernement.
On ne lui inspira aucun gotit pour la lecture, pas méme
pour l'histoire, qui est presque le seul moyen d’ins-
truire les rois de leurs fautes et de leurs devoirs, en
leur montrantles fautes et les malheurs des souverains
leurs pareils. Il y avait des esprits plus pénétrants, plus
vifs, plus étendus que celui du roj, il n’y en avait point
qui eussent plus de justesse ; mais, faute de goiit pour
la lecture, il ne pouvait profiter que dans la conver-
sation des lumieres des autres. Il écoutait volontiers
des faits, qu’il comprenait facilement, il les racontait
méme avec grace ; mais pour les raisonnements,
surtout ceux qui supposent d’autres raisonnements
précédents, ils étaient au-dessus des forces de son
esprit. Telle estla portée d’'un esprit médiocre. » (Idem,
p. 47) Son regne s’était passé en guerres et en dila-
pidations financiéres : aussi, encore une fois, il ne
méritait que le titre de Louis le puissant, de Louis le
redoutable, mais jamais de Louis le grand. Car c’était
un homme belliqueux, le plus grand perturbateur du
repos de I'Europe qui efit paru depuis Charles Quint.
(Idem, p. 283 et 182)

Pour sa liberté de ton et les critiques légitimes
portées a l'encontre de Louis XIV, I'abbé de Saint-
Pierre mérite déja la sympathie des défenseurs de la
liberté. Ses Annales politiques sont au-dessus du Siecle
de Louis XIV de Voltaire pour la véracité des tableaux,
quoique inférieures par 'agrément et le style. Saint-
Pierre est plus nuancé que ce grand écrivain, plus
respectueux des choses que le libéral admire et chérit.
« Voltaire flatte trop la mémoire de Louis XIV », remar-
que bien Léonce de Lavergne, « il sacrifie trop au gofit
naturel de la nation pour la guerre, il se laisse trop
séduire par cette magnificence qui cottait si cher. »
(Les économistes frangais du dix-huitiéme siéecle, 1870,
p-52)

Saliberté de ton, dans un siecle qui demeure persé-
cuteur, est aussi un courage, dont on a peu d’exemples,
et que pourtant on n’estime pas assez. Saint-Pierre n’a
été qu'exclu d’'une compagnie prestigieuse ; il aurait
pu étre exilé, condamné, emprisonné ou mis a mort.
« On le laissait dire tout a son aise, parce qu’on voyait
bien que personne ne I'écoutait », croit Rousseau. Mais
Gustave de Molinari voit plus loin, et il reconnait en
Saint-Pierre le premier académicien qui ait osé faire
acte d'indépendance. ((Euvres complétes, t. X1V, p. 12)

[Ses ouvrages et ses idées. — 1° Philosophie,
religion.] Essayons maintenons de qualifier ses idées,
en retournant au texte méme de ses ouvrages, qui ne
sont plus ni réédités ni méme lus.

247



Avec sa formation scientifique et son intérét pour
les faits, Saint-Pierre, on l'a dit, veut introduire la
méthode de Descartes dans I'étude de la politique et
de la morale, n'admettant pas la sorte de légeéreté
avec laquelle tant de nos opinions sont adoptées et se
maintiennent. « Le monde se gouverne par opinion »,
dit-il, « et les trois quarts et demi de nos opinions
sont fondées sur l'autorité et sur I'imitation. Trés peu
sont fondées sur I'évidence qu’apporte 'examen. »
(Ouvrages de politique, 1733, t. 11, p. 119) Pour fonder
des avis autorisés, c’est toute une méthode de démons-
tration politique qu’il faut inaugurer et inculquer, et
dont sa vie durant il a fait I'essai. Elle se fondait sur
une démarche qu’on pourrait appeler utilitariste avant
I'heure. « Ces sortes de démonstrations politiques »,
explique-t-il en effet, « ou il s’agit de montrer que le
parti proposé est plus avantageux a I'Etat que le parti
opposé, dépendent uniquement du plus grand nombre
d’avantages, et d’avantages plus importants, et du plus
petit nombre d’inconvénients et moins grands qui se
trouvent dans le parti le plus avantageux. C’est une
espéce de balancement d’avantages contre avantages,
d’inconvénients contre inconvénients, qui devra se ré-
duire a une démonstration arithmétique. » (Ouvrages
de politique, 1733, t. IV, p. 111-112) L’utilitarisme,
certes, n'est pas sans défauts ; il a surtout tendance
a nous faire oublier la notion du juste, a laquelle la
liberté est intimement mélée. Mais aussi cette com-
paraison méthodique des cofits et des bénéfices de
toute loi, de toute institution publique, est dans la
logique du libéralisme, lequel, jusque dans la bouche
de son promoteur le plus autorisé, appelle bon ou
mauvais tout usage de I'impét par I'Etat, selon que le
public en recoit ou non des services équivalents a la
valeur qu'il a livrée. ((Euvres complétes de Frédéric
Bastiat, t. 1V, p. 47.)

L’abbé de Saint-Pierre a donné, a travers ses écrits,
de nombreux exemples de sa méthode de démons-
tration politique, fondée sur cette comparaison uti-
litaire. Ainsi, dans l'analyse de l'impraticabilité des
chemins, dont il tenait a estimer les nuisances, pour les
comparer au faible colit d'un entretien bien organisé, il
écrit en parlant de I'élection de Valognes, qui contient
Saint-Pierre-Eglise, qu’'« on peut compter » [et le mot
est bien a sa place] « que ces mauvais chemins causent
dans I'élection la perte de 1 cheval sur 40 pendant un
hiver. Ces chevaux de voiture montent a 10 000 dans
I'élection. Ainsi c’est 250 chevaux de perte que causent
tous les ans a I'élection les mauvais chemins. Et, en
estimant ces chevaux a 50 francs I'un portant 'autre,
cesera 12 500 livres, sans compter les voitures brisées,
les chevaux de carrosse estropiés, etc. » (Ouvrages de
politique, 1733, t. IV, p. 13-14) Dans son projet de
réforme de I'impot, en face des effets de I'arbitraire et
dela sur-imposition : les terres en friches, le commerce
frappé de stupeur, il place et estime les avantages
d’'une nouvelle méthode de répartition de I'impdt,

Castel de Saint-Pierre, Charles-Irénée

fondée sur la stricte justice. « Je ne fais point d’ex-
cuse », écrit-il alors, « si je tache de réduire au calcul
autant que je puis les pertes annuelles que I'Etat peut
éviter, et les avantages qu'il peut tirer du réglement de
taille tarifée. Je crois au contraire que pour éviter les
grandes erreurs ou jettent les exagérations des ora-
teurs, il est a propos de ramener tout en politique a
quelque espéce de calcul en argent pour approcher
de la démonstration exacte. C’est la méthode dont le
chevalier Petty et feu M. le maréchal de Vauban ont
commencé a nous donner l'idée, et c’est la seule par
laquelle on puisse parvenir aux démonstrations poli-
tiques. Je sais bien, par exemple, que les huit articles
que j’ai réduits au calcul peuvent étre supputés avec
beaucoup plus de précision, mais si grossiére que soit
I'estimation, elle sert du moins a montrer que les
articles ne sont pas d’'une égale importance, et que
quelques-uns sont deux fois, trois fois plus importants
que d’autres, ce qui est d’'une grande utilité pour juger
avec plus de silireté qu’'un parti est beaucoup meilleur
qu'un autre. » (Projet de taille tarifée, 1737, p. 25-26)

Au marquis d’Argenson, Saint-Pierre répetera
toujours cette lecon, qu'une bonne démonstration vaut
mieux que le discours le plus éloquent ; car il ne s’agit
pas de séduire les esprits superficiels, mais de con-
vaincre les tétes raisonneuses. Ainsi, il demande que
d’Argenson ne donne plus occasion qu'on dise de
lui : c’est un beau parleur, c’est un discours éloquent ;
« il vaut mieux qu’on dise de lui c’est un démontreur
qui se borne a bien démontrer », note 'abbé. (Obser-
vations sur un mémoire du marquis d’Argenson ; Bibl.
univ. de Poitiers, fonds d’Argenson, P13, ch. 3)

L’'introduction de la méthode philosophique de
Descartes dans le champ de la religion a été aussi trés
fructueux. Car pour I'abbé, le fanatisme religieux n’est
rien d’autre que l'effet d’'une faillite de la raison. La
nature se déchaine, donne a voir un spectacle inac-
coutumé, et les faibles d’esprit en concluent a l'inter-
vention de quelque divinité. Pour se préserver des
effets habituels du fanatisme religieux, qui sont les
séditions, la violence, les persécutions, il convient donc
systématiquement de démontrer que ces phénomeénes
extraordinaires n'ont pas l'explication surnaturelle
qu’on leur accorde trop légerement. Saint-Pierre s’y est
occupé, notamment dans son Explication physique
d’une apparition, ou il prouve méthodiquement que
celle qui a causé une grande émotion dans son pays,
n’a été légitimement que l'effet tres naturel d’'une ex-
position prolongée au grand soleil, dans un été fort
chaud, par un homme qui était dans un état de fai-
blesse inaccoutumé, et trés propre donc a des visions.
(Ouvrages de politique, t. 1V, 1733, p. 70)

Dans un texte a linterprétation difficile, dont
Voltaire s’est revendiqué et ou 'on semble devoir
surprendre Saint-Pierre riant sous le masque, comme
Pierre Bayle jadis, 'abbé poursuit la correction mé-
thodique des fausses idées religieuses, cette fois-ci

248 DICTIONNAIRE DE LA TRADITION LIBERALE FRANCAISE



Castel de Saint-Pierre, Charles-Irénée

sur un terrain plus large, celle d’'un systeme religieux
complet. Le mahométisme, dit-il, n’a été fondé que sur
une imposture. Il n’est pas inexplicable qu'un homme
enclin aux réveries et qui entendait toutes sortes de
fables étre débitées autour de lui, et auxquelles il
donnait quelque consistance, vienne tout a coup a
se dire appelé par Dieu pour donner des lois aux
peuples ; au contraire, a retracer rigoureusement
toutes les circonstances, la fondation de cette religion
en apparait comme une suite nécessaire. « Il n’était pas
étonnant », soutient Saint-Pierre, « qu'un jeune igno-
rant d’'une imagination vive devint fanatique dans ses
voyages et dans son commerce avec les juifs, et
environné comme il 'était de fanatiques trés ignorants.
Si tous les hommes, surtout dans les pays chauds,
naissent avec de grandes dispositions a craindre et a
espérer beaucoup sans grand fondement, Mahomet
avait cette disposition a un plus haut degré qu'un
autre. Ainsi il commenca par étre fanatique de bonne
foi, etl'on verra qu’il n’aurait jamais réussi a persuader
sa femme, ses parents, ses voisins, de la vérité et de la
réalité de ses visions, s’il avait commencé par étre
imposteur. Il fallait qu’il ft lui-méme étonné des
apparitions d’'un ange en songe pour faire naitre un
pareil étonnement dans I'imagination des autres. Il fut
le premier trompé, et il n’en fut que plus propre a
tromper les autres. Il est vrai qu'il fut ensuite détrompé
et qu'il se garda bien de détromper les autres. Ainsi,
de fanatique il devint imposteur pour mettre a profit
les erreurs ou il les avait fait tomber. Or il n’y a 1a rien
de prodigieux. » (Discours contre le mahométisme ;
Ouvrages de politique, t. V, 1733, p. 95) La démons-
tration revient a déterminer s’il existait dans le milieu
de Mahomet de l'ignorance et des illusions ; et toutes
les sources concordent pour le prouver. Qu’alors des
visions aient été crues sur parole, il ne faut pas s’en
étonner, car en effet, dit 'abbé, « le fanatisme est une
maladie trés contagieuse entre ignorants. » (Idem, p.
105). La suite des évenements est aisée a dérouler :
« Le succes de son fanatisme I'encouragea. Le point
d’honneur 'empécha de s’avouer visionnaire. L’intérét
et I'ambition le soutinrent et le firent imposteur aprés
qu’il elit cessé d’étre fanatique de bonne foi. » (Idem,
p. 112) Alors Mahomet se trouva étre un fondateur
de religion : ce n’est pas une chose fantastique. Son
message, tissé de contradictions et d’absurdités, n’est
pour Saint-Pierre qu'une preuve de plus des conditions
dans lesquelles il a émergé ; or a nouveau elles ne
doivent pas nous étonner. L’ignorance les a permises,
et I'ignorance les maintient. Il ne faudrait, croit I'abbé,
qu'un peu de raison et de science, pour dessiller les
yeux de ces fanatiques ; aussi c’est ce qu'ils ne per-
mettent pas, en criant trés haut contre la raison. (Idem,
p.116)

Au XVIIIe siecle, la dénonciation de I'imposture de
Mahomet cache une attaque en regle contre la religion
catholique ; et Saint-Pierre, en déiste, donne ici une

raillerie détournée contre les errements de toutes les
religions relevées, et le catholicisme en téte. (Carole
Dornier, La monarchie éclairée de l'abbé de Saint-
Pierre, 2020, p. 195, 201 et 204) 1l rejoint également
Pierre Bayle dans sa défense de la tolérance religieuse,
partageant avec ce philosophe un méme respect pour
les droits de la conscience errante. (Idem, p. 206) 11
croit qu'il faut une religion au peuple, et il désapprouve
le projet des libertins ; mais 'usage de la force lui
répugne, il I'appelle une impiété et une erreur. « La
vérité ne se noie jamais », affirme-t-il. « On a beau la
plonger, elle surnage, elle revient toujours sur l'eau :
I’homme qui ne la connait point aujourd’hui la con-
naftra demain ; au lieu que la charité bienfaisante se
perd toujours par les marques de mépris et de haine et
par les persécutions mutuelles et injustes qu’inspire
toujours l'esprit de parti persécutant, surtout a ceux
qui se piquent d’étre fort zélés pour leur parti. Les
erreurs de notre prochain sont des défauts, mais ils
sont involontaires ; car nul ne veut étre trompé ; ainsi
les erreurs involontaires sont excusables ; et, lors-
qu'elles ne sont point contraires a la pratique de la
charité bienfaisante, elles ne font jamais aucun mal a la
société, au lieu que les persécutions sont toujours
volontaires ; car qui persécute veut persécuter ; ainsi
elles sont toujours inexcusables, elles sont toujours
injustes. » (Ouvrages de politique, t. X1, 1737, p. 303-
304)

Saint-Pierre est séduit par l'utilité pratique des
religions, en particulier pour les masses ignorantes, et
son role de frein pour les passions et les appétits. Mais
la pratique courante de I'Eglise le blesse et l'indigne.
Les ecclésiastiques vivent dans une abondance de
richesses qui n’est pas justifiable. « Leur institution
n’est-elle pas d’imiter la pauvreté des apotres et des
anciens solitaires ? », demande-t-il. « Et quand donc
auront-ils amassé assez de richesses pour vivre dans
cette pauvreté dont ils font profession par des veeux si
solennels ? » (Mémoire au sujet des bénéfices possédés
par les religieux bénédictins de la congrégation de Saint-
Maur, 1705, p. 12) Les moines ont 'habitude de vivre
en parasites, rejetant le travail ; ce sont de vrais « fai-
néants séquestrés dans de petites cellules ». (Projet
pour rendre les établissements des religieux plus
parfaits, c’est-a-dire plus utiles au prochain ; Ouvrages
de politique, t. V, 1733, p. 86). Comme tout un chacun,
les religieux doivent impérativement, croit 'abbé, se
rendre utiles a leurs prochains. « Celui qui passe sept
ou huit heures par jour a chanter des psaumes ou a
réciter des rosaires fait de bonnes ceuvres, si par ses
talents et par ses facultés il ne peut faire rien de mieux
pour l'utilité du prochain et s’il n’a nul devoir a remplir.
Mais y a-t-il aucun chrétien de bon sens qui ne voie
que, si un homme habile passait huit heures pareilles a
donner aux jeunes gens, dans un college ou dans un
séminaire, des habitudes a la justice, a la patience, qui
est une grande partie de la bienfaisance, ou bien a

DICTIONNAIRE DE LA TRADITION LIBERALE FRANCAISE 249



secourir et a soulager les malades, les pauvres et
les malheureux, avec la méme intention de plaire a
Dieu, avec le méme degré d’amour de Dieu, il ne fit
des ceuvres incomparablement meilleures, c’est-a-dire
plus utiles au prochain, a I’Eglise, a la société des
chrétiens ? Y a-t-il quelqu'un de raisonnable qui ne
convienne que ces sortes de bonnes ceuvres sont en
elles-mémes un culte bien plus parfait que le chant ou
la récitation de longues priéres ; parce que les ceuvres
de bienfaisance imitent bien plus parfaitement I'Etre
souverainement bienfaisant ? » (Idem, p. 73). Trop
souvent, les ecclésiastiques sont des inutiles, presque
des parasites : cela ne saurait convenir a la philosophie
politique de I'abbé de Saint-Pierre. Il faut introduire le
motif de I'utilité dans ces ordres, de méme que plus de
liberté et de concurrence. « Il est nécessaire que des
communautés particulieres de différents ordres peu
coliteux a I'Etat aient un intérét particulier de mieux
gouverner leurs hopitaux, leurs colleges, leurs sémi-
naires, que ne feront les autres ordres mendiants leurs
rivaux, et que leur émulation, ou leur intérét parti-
culier tourne ainsi au profit de public ». (Ouvrages de
politique, t. XI1, 1737, p. 313). Quant a la liberté, il faut
empécher qu’ils la violent, comme lorsqu’ils obtien-
nent les voeux définitifs de tres jeunes gens. Il faudrait,
croit Saint-Pierre, que les voeux ne soient prononcés
qu’a I'age de la majorité, limités dans le temps, et re-
nouvelables chaque dix ans. (C. Dornier, La monarchie
éclairée de I'abbé de Saint-Pierre, 2020, p. 221)

Il n'est pas raisonnable, soutient encore l'abbé
philosophe, que les prétres ne disposent pas de la
liberté de se marier et de fonder une famille. Cette
défense du mariage des prétres lui vaudra bien des
railleries et des médisances, mais elle était rigoureu-
sement argumentée. « Le principal devoir d’'un curé,
c’est de donner, dans sa conduite, de bons exemples a
ses paroissiens dans les points qui sont les principaux
et les plus ordinaires de la vie. Il est certain que les
devoirs d'un pére de famille sur la patience et la
douceur envers sa femme, sur I'attention a I’éducation
et a la conduite de ses enfants, sont des points
principaux et des plus ordinaires de la vie. Or comment
le curé, qui n’a ni femme ni enfants, pourra-t-il, sur cet
article, donner des exemples d’'un excellent pére de
famille ? » (Observations chrétiennes et politiques sur
le célibat des prétres ; Ouvrages de politique, t. 11, 1733,
p. 140) Non seulement le curé marié serait plus en
état de donner de bons conseils, mais il éléverait ses
enfants dans les préceptes de la religion et de la charité
chrétienne. Ainsi, « ces enfants seraient certainement
presque tous mieux élevés a la vertu que les autres
enfants des autres habitants moins bien instruits,
moins bien élevés. » (Manuscrit d'une ébauche des
mémes Observations chrétiennes ; Bibl. publ. et univ.
de Neuchatel, ms. R257 ) De méme des épouses, sur
lesquelles l'influence et le modele d'un mari bien-
faisant et juste rejaillirait. « Les femmes des prétres, en

Castel de Saint-Pierre, Charles-Irénée

imitant leur patience et leur vertu, seront ordinaire-
ment plus vertueuses que les autres femmes » (Idem)
Elles seront en relation avec d’autres femmes, et elles
les moraliseront a leur tour. Par ailleurs, la liberté
du mariage des prétres permettrait d’éviter le désa-
grément des scandales ; il soulagerait la conscience
d’'une abstinence qui est congue comme trés impor-
tante, alors qu’elle est sans influence sur le bien-étre
de la société ; ainsi les prétres confondent I'essentiel
et I'accessoire, et négligent leurs vrais devoirs. Pour
toutes ces raisons, 'abbé de Saint-Pierre demande la
liberté du mariage des prétres. En réexaminant son
texte a plus de cent ans de distance, Gustave de
Molinari croit déceler, d’apres la science nouvelle, un
argument de plus : c’est que les dispositions géné-
tiques se transmettant des parents aux enfants, la
liberté du mariage des prétres assurerait la repro-
duction des caracteres les plus sensibles a 'enthou-
siasme religieux et les plus propres a le répandre.
« Que I'on enléve a chaque génération les hommes qui
se trouvent doués, au plus haut degré, du sentiment
religieux pour leur imposer l'obligation du célibat,
ce sentiment ne deviendra-t-il pas moins général et
moins intense de génération en génération ? Physio-
logiquement, le célibat imposé aux hommes le plus
richement doués du sentiment religieux ne conduit-il
pas a I'athéisme ? » ((Euvres completes, t. X1V, p. 200)
C’était donner un bel exemple de la maniére dont il faut
étudier les textes du passé : pour en examiner les
fondements, et les étayer de nouvelles preuves.

Toute cette pensée libre et audacieuse, que 'abbé
de Saint-Pierre a répandue dans de nombreux textes
de circonstance, forment un héritage qu'on pourrait
croire sulfureux ; mais l'auteur était bienveillant et
tranquille, son caractere ne faisait pas présager la
sédition ou les tempétes. « Tout s’y ressent d’'un pur
théisme », dit Voltaire, a propos des ouvrages de Saint-
Pierre. « Cependant il ne fut point persécuté ; c’est qu'il
écrivait d'une maniére a ne rendre personne jaloux :
son style n’a aucun agrément ; il était peu lu, il ne pré-
tendait a rien : ceux qui le lisaient se moquaient de
lui et le traitaient de bon homme. S'il elit écrit comme
Fontenelle, il était perdu, surtout quand les jésuites
régnaient encore. » ((Euvres compleétes, Oxford, t. 63b,
p. 446-447) Désormais que la tolérance a vaincu ou
doit vaincre, n'oublions pas ses héros méconnus ;
méditons, au contraire, leur audace : c’est encore la
meilleure maniére de leur rendre justice.

[Le projet de paix perpétuelle] Parmi les idées
politiques de 'abbé de Saint-Pierre, la paix occupe une
place tout a fait dominante. C’est, chez lui, une dé-
couverte subséquente. Frappé par la succession des
guerres, dans un séquencement que les traités et les
tréves ne parviennent pas a arréter, il est comme forcé
d’y employer sa téte raisonneuse. Ce que I'examen
des faits lui démontre le plus évidemment, c’est I'inef-
ficacité du systéme tant vanté de 1'équilibre des puis-

250 DICTIONNAIRE DE LA TRADITION LIBERALE FRANCAISE



Castel de Saint-Pierre, Charles-Irénée

sances. « Qu’est-ce qu’a opéré ce malheureux systeme,
sinon des guerres presque perpétuelles ? » demande
I'auteur. « Combien peu a duré la tréve de Vervins ?
Je ne saurais appeler d’'un autre nom une paix qui ne
peut pas durer. Combien de temps au contraire a duré
la guerre depuis la fin de cette tréve jusqu’a présent ?
Tel est I'effet de cet équilibre si désiré. Or le passé ne
nous instruit-il pas que d'une cause semblable on ne
doit attendre pour I'avenir que de semblables effets ? »
(Projet de paix perpétuelle, éd. Institut Coppet, p. 32)
Par la réflexion solitaire et intérieure, Saint-Pierre
aboutit a des moyens pratiques de terminer sans
guerre les différends futurs. Il poursuit une tradition
bien enracinée, mais sans peut-étre la connaitre : car
d’abord on ne le voit pas mentionner une seule fois
le Nouveau Cynée de Crucé, ou I'essai de William Penn
sur les conditions de la paix. Sil est inspiré par un
prédécesseur, il est lointain : c’est Plutarque, dont la
hauteur morale I'a toujours séduit et méme guidé.

Contrairement aux pacifistes qu'on pourrait ap-
peler moralistes, 'abbé de Saint-Pierre ne propose pas
une énieme ode a la paix. Il ne s’attache pas unique-
ment & montrer que la paix est morale et juste, et
la guerre injuste et barbare. Plutét, il construit un
systeme d’institutions capables de la garantir, et en
fournit I'architecture détaillée.

Son idée centrale est celle de l'extension des
protections de I'Etat de droit a I'échelle plus vaste des
nations et du monde. Car pourquoi les nations sont-
elles en guerre ? C’est peut-étre une question morale
assez vaste. Pourquoi les hommes eux-mémes nourris-
sent-ils entre eux des dissensions, des haines, des res-
sentiments ? Pourquoi parfois commettent-ils les uns
contre les autres des violences ? C’est, naturellement,
qu'ils ont des différends. Mais alors pourquoi lorsque
deux citoyens d’un pays sont en désaccord, ne leur
vient-il pas le plus habituellement la pensée de vider
leur querelle dans le sang ? C’est qu'ils ne le pourraient
pas impunément ; c’est qu’il existe une force supé-
rieure a la leur, qui les soumettrait et leur imposerait
son jugement. C'est pour disposer d'un tel arbitre,
d’une telle protection, que les hommes ont formé des
sociétés organisées. Avant cette forme d’arbitrage, il
existe des sociétés, car 'homme est né social (d’abord
il a une parentele, c’est une premiere société), mais
elles sont sans arbitres, sans arbitrage. Les hommes
commettent des violences les uns a I'égard des autres ;
les plus faibles — femmes et enfants notamment —
sont tenus dans une forme de soumission presque
complete, qui seule les garantit des fatigues et des
malheurs qui tiennent a la vie sans protection ; les plus
forts eux-mémes sont sans cesse sur leurs gardes,
épiant leurs ennemis, prenant des précautions remar-
quables pour ne pas étre assassinés pendant leur
sommeil. Mais un jour, pour cesser I'ére des violences,
on se choisit un arbitre, on place les rapports humains
sous la sauvegarde d’une autorité supérieure ; en bref,

on se donne des lois et surtout un exécuteur de ces
lois. Alors si les querelles ne cessent pas tout a fait,
habituellement elles ne se vident plus par la violence.
Alors on vit paisiblement, de travail, de commerce ; on
cultive les arts. La méme chose se passe plus tard entre
tribus, clans ou villages : d’abord on ne reconnait
aucune loi, on se bat a mort pour tout différend ; mais
enfin on fait société, on se place sous la sauvegarde de
lois communes, et la violence cesse presque entiere-
ment. Or, pour cesser I'ére de la guerre perpétuelle,
il ne s’agit pas d’autre chose, explique I'abbé de Saint-
Pierre, que de répliquer a I'échelle des nations ce
progres qui a eu lieu tour a tour entre les individus
d’'une méme tribu primitive, puis entre diverses tribus
ou villages. Car la paix perpétuelle, ce n’est pas autre
chose que I'Etat de droit enfin étendu aux limites de
I’humanité elle-méme. (Projet de paix perpétuelle, éd.
Institut Coppet, p. 377)

Fonder la paix perpétuelle, revient donc a fonder
I'état de société et d’arbitrage, qui succéde a I'état
d’impolice et de non arbitrage entre voisins. Pour cela,
il est besoin d’un traité, que les nations signeraient les
unes apres les autres, et qui contiendrait quelques
articles fondamentaus, instituant une société perma-
nente des nations. Dans le projet de traité fourni par
I'abbé, on lit : « ART. Ier, Les souverains présents par
leurs députés soussignés sont convenus des articles
suivants. Il y aura des ce jour a I'avenir une Société, une
Union permanente et perpétuelle entre les souverains
soussignés, et s’il est possible entre tous les souverains
chrétiens, dans le dessein de rendre la paix inalté-
rable en Europe, et dans cette vue I'Union fera, s'il est
possible, avec les souverains mahométans ses voisins
des traités de ligue offensive et défensive, pour main-
tenir chacun en paix dans les bornes de son territoire,
en prenant d’eux et leur donnant toutes les siiretés
possibles réciproques. Les souverains seront perpé-
tuellement représentés par leurs députés dans un
congres ou Sénat perpétuel dans une ville libre.... —
ART. IV. Chaque souverain se contentera pour lui et
pour ses successeurs du territoire qu’il possede
actuellement, ou qu'il doit posséder par le traité ci-
joint. » (Idem, p. 118-119 et 123)

L’abbé de Saint-Pierre prétend qu’une telle insti-
tution internationale, sanctionnant les regles de 'Etat
de droit a I'échelle de 'Europe ou du monde, rendrait
la paix non seulement durable, mais perpétuelle. 11
donne prise, par cette indication formelle, a I'accu-
sation d’utopisme. « Le titre prévient contre I'ouvrage,
je 'avoue », écrit-il, « mais comme je suis persuadé
qu’il n’est pas impossible de trouver des moyens
suffisants et praticables de rendre la paix perpétuelle
entre les chrétiens, et que je crois méme que les
moyens qui se sont présentés a moi sont de cette
nature, j’ai compris que si je commengais moi-méme
par faire semblant d’étre incertain sur la solidité de ces
moyens, et de douter de la possibilité de 'exécution, les

DICTIONNAIRE DE LA TRADITION LIBERALE FRANCAISE 251



lecteurs les mieux disposés en faveur du systéme en
douteraient réellement eux-mémes, et que leur doute
réel irait peut-étre encore plus loin que mon doute
affecté. Il n’est pas des choses ou il est question de
déterminer les hommes a I'action comme des choses
de pure spéculation : le pilote qui parait lui-méme
incertain du succes de son voyage n’est pas propre a
déterminer le passager a s'embarquer ; I'entrepreneur
qui parait lui-méme douter de la solidité d'un grand
ouvrage qu'on propose d’entreprendre n’est nulle-
ment propre a déterminer a l'entreprise. » (Idem,
p. 17) Il ne demande qu’une chose, c’est qu’on examine
son projet, et si les motifs qu'il échoue sont aussi réels
qu’'on le croit. Au surplus, que I'établissement de la
paix soit perpétuel ou ne dure que quelques décennies
ou quelques siécles, ce sera autant de gagné pour
I'humanité ; on pourrait toujours se féliciter d’avoir
joui d’'une félicité trés grande et trés longue. (Idem,
p. 224)

Le premier réle de la société européenne est de
fixer les prétentions réciproques sur les territoires,
et d’'organiser l'arbitrage pour traiter des différends
entre nations. Or l'arbitrage peut seul permettre a la
justice de prévaloir, sans le recours aux armes. C’est un
procédé supérieur, dont on peut calculer les avantages.
« 1° En chaque guerre le souverain risque tout, au lieu
que dans l'arbitrage il ne risque que ce qui est en con-
testation. 2° Il est indispensablement obligé d’entrer
en guerre dés que ses voisins y entrent, au lieu que
dans la voie de l'arbitrage il ne prend de part aux
contestations des autres que pour étre arbitre. » (Idem,
p. 300) L’arbitrage nécessite cependant I'existence de
la société européenne, car elle seule peut donner une
sanction aux décisions prises. Il en va ici des nations,
comme des individus dans une société policée. « Car
enfin qu’est-ce qui détermine le citoyen a exécuter un
arrét par lequel il est condamné, et qu’il croit tres
injuste », demande 1'abbé, « si ce n’est la certitude que
ses efforts seraient inutiles pour résister au pouvoir
des juges, et qu'il risquerait encore de perdre le reste
de sa fortune, et celle de sa famille, s’il voulait opposer
sa force a la force de la société ? Ainsi la grande crainte
fait taire alors les passions les plus vives et les plus
impétueuses, et conduit malgré lui ce membre de la
société vers la paix, c’est-a-dire vers son propre
intérét. » (Idem, p. 26) La société européenne orga-
nisera donc les moyens d’appuyer les décisions qui
s’appliqueront a ses membres ; c’est une disposition
incontournable. Car en effet, « les lois, les jugements,
quelque sages, quelque équitables qu’ils fussent, se-
raient inutiles si 'arbitrage n’avait pas la force de les
faire exécuter ; il faut absolument faire en sorte que
nul ne puisse étre tenté de résister a la force de
I'arbitrage ; et il ne sera point tenté d’y résister s'il fait
deux réflexions : la premiére : qu’il tenterait inuti-
lement la résistance, puisque la force de l'arbitrage
est infiniment supérieure a la sienne ; la seconde :

Castel de Saint-Pierre, Charles-Irénée

qu'outre la perte de la chose contestée, il souffrirait
infailliblement la punition attachée par la loi a la
résistance. » (Idem, p. 350)

La société européenne et I'arbitrage inaugureront
un état nouveau entre les nations du continent, qui
vaudra bien mieux que l'état de non-société et de
non arbitrage qui est le leur présentement, soutient
encore Saint-Pierre. La sécurité que ces dispositions
introduisent, peut étre appelée tres forte, tandis
que les périls que fait courir 1'état d’'impolice sont
immenses. Dans le systeme de la guerre, en effet, de
grandes et puissantes nations peuvent étre renversées
par d’autres, également puissantes ; sur une longue
durée, et dans des circonstances particulieres, de
petites nations peuvent aussi causer des troubles
qu’on n’anticipe pas. « Qui ne sait qu'il peut arriver
dans le cours de plusieurs siécles ce qui est déja arrivé
plus de dix fois depuis trois mille ans, que le souverain
d’un Etat aussi petit que l'est présentement la Savoie,
que l'était autrefois la Macédoine, peut trouver l'oc-
casion de renverser en peu d’années le plus grand,
le plus puissant Etat de la Terre. Sésostris, Cyrus,
Alexandre, Attila, Alaric, Almanzor, Gengis Khan,
Tamerlan, les princes turcs, le dernier prince tartare
qui envahit la Chine il y a soixante-dix ans, tous ces
princes étaient les uns dix fois, les autres vingt fois,
quelques-uns trente fois moins puissants que les
Etats qu'ils soumirent. Il est vrai que les conjonctures
leur furent favorables, mais ces conjonctures ne se
peuvent-elles pas retrouver de temps en temps comme
elles se sont déja si souvent trouvées ? IIs n’avaient pas
méme le secours des ligues d’aujourd’hui ; cependant
on voit leur succes. » (Idem, p. 82) Le systéme de la
guerre contient aussi des risques plus grands, plus
intenses ; c’est une preuve arithmétique qu’'on peut
donner d’avance. « Dans le systeme de la guerre un
souverain qui prend les armes n’est pas slr d’en étre
quitte pour sa prétention, s’il est demandeur, ou pour
céder ce qu’on lui demande, s’il est défenseur (qu’il me
soit permis d’user ici de termes de proces, c’est pour
abréger, et puis il s’agit de procés entre souverains) ;
il risque tout son Etat, puisque s’il est absolument
vaincy, il perd tout, et ce qui était en question, et mille
fois davantage que ce qui faisait le sujet du proces. »
(Idem, p. 174) On a vu des souverains perdre tous leurs
biens, étre arrachés a leur famille, jetés en prison ou
exécutés ; on a vu des nations démembrées, frappées
d’un lourd tribut, pour des guerres dont les motifs
étaient de peu d’'importance. (Idem, p. 366) De plus,
par la voie des armes, les prétendants se font des
torts nouveaux, qui enveniment leurs différends, et les
remettent sur la voie de la violence, dés qu'ils en
sortent ; tandis que I'arbitrage termine les différents
et ne cause pas de nouveaux torts qu'il faille régler.
(Idem, p. 343)

Pour convaincre, I’abbé de Saint-Pierre examine en
détail le fonctionnement de cette union ou société

252 DICTIONNAIRE DE LA TRADITION LIBERALE FRANCAISE



Castel de Saint-Pierre, Charles-Irénée

européenne. Dans son essence, son projet est univer-
saliste ; mais la formulation qu'il offre en 1713, sous
la pression des critiques, se borne a définir une aire
géographique assez restreinte. Seraient membres de
I'union de 'Europe, avec voix a la Diéte générale, dix-
huit nations ou souverainetés, dont la France, I'’Angle-
terre, le Portugal, la Pologne, le Danemark, la Suéde,
I'Espagne. (Idem, p. 12) L’extension a la Russie et a la
Turquie est jugée désirable par I'abbé : car d’abord,
plusla société s’étendra, plus le monde sera protégé du
fléau de la guerre ; et ici en particulier, le continent
européen ne peut connaitre une sécurité et une paix
durable que lorsqu’ayant rejoint le concert européen,
ces deux Etats ne présenteront plus de menace pour
leurs voisins. On pourrait méme envisager, dit Saint-
Pierre, de faire pression sur eux, pour les forcer a
entrer dans la société, en les traitant distinctement
d’ennemis de la paix et de menaces pour la sécurité de
I'Europe, tant qu'ils s’abstiendraient de la rejoindre.
(Idem, p. 118) Mais aussi, pour que les délibérations
puissent se dérouler utilement et fructueusement,
I'abbé croit qu'une vingtaine de nations dans 'union de
I'Europe serait le nombre a viser. (Idem, p. 125)

La société sera établie par une constitution, con-
tenant des articles fondamentaux et des articles
additionnels. Les uns et les autres se distinguent en ce
que les fondamentaux ne peuvent étre changés sans
le consentement unanime de tous les membres, tandis
qu'une majorité des trois quarts des voix suffira
pour modifier les articles additionnels. Les députés de
chaque nation se réuniront dans une ville centrale,
commergante et tolérante, comme I'est Utrecht.

Il est fondamental pour le fonctionnement de la
société européenne, croit I'abbé de Saint-Pierre, que
sa vocation ne soit pas faussée. Elle doit avant tout
garantir la paix et la liberté du commerce. Ainsi, la
Diéte de I'Europe restera toujours étrangere aux dé-
cisions de la politique intérieure des Etats. A peine se
réservera-t-elle la mission de fixer des régles pour les
poids et mesures, afin qu'on ait méme livre, méme
pied, méme calcul astronomique partout en Europe,
et méme commencement du début de chaque année.
(Idem, p. 274) Mais chaque nation se gouvernera selon
ses propres lois. « La société européenne ne se mélera
point du gouvernement intérieur de chaque Etat ; elle
donnera seulement ses soins et emploiera son autorité
et ses forces pour prévenir ou pour arréter les guerres
civiles. » (Idem, p. 400) La société européenne doit étre
un vecteur de stabilité, pour ne pas dire de fixité, et une
telle intervention intérieure irait a 'encontre de ce but.

C’est peut-étre, pour le dire en passant, un défaut
du projet de Saint-Pierre, que ce statu quo qu’il ré-
clame. En ce qui concerne les frontieres des Etats, il
ne fait que reformuler les principes qui gouvernent la
propriété privée, et dont on ne peut vraiment se dé-
partir. « Vous posséderez ce que vous possédiez déja »
(uti possidetis, ita possideatis) dit le Digeste (livre XLIII,

titre XVII). Et a I’échelle des nations, Saint-Pierre s’y
range. « Il faut un point fixe pour borner le mien et le
tien », écrit-il. « Or en fait de territoire, la possession
actuelle est un point trés visible » (Projet de paix
perpétuelle, éd. Institut Coppet, p. 124) On se plaindra
que certaines possessions entérinées sont en fait des
usurpations ; mais c’est un langage qu’on décide de ne
pas écouter, car ce jeu-la ne s’arréte jamais et mene
irrémédiablement aux conflits. « Que l'on remonte
par l'histoire de possesseur en possesseur, que l'on
examine la source du droit des derniers dans le droit
qu’ont eu leurs différents prédécesseurs, n’est-il pas
certain que la plupart des Etats d’Europe et d’Asie ne
sont autre chose que des démembrements de I'Empire
romain, c’est-a-dire de trés anciennes usurpations
faites sur d’anciens usurpateurs ? » (Idem, p. 128)
Aussi, il faut passer outre, et Saint-Pierre respecte
méme les vastes possessions de 'Espagne dans '’Amé-
rique, dont le fondement est cependant discutable. Sur
I'aspect des frontiéres, il ne s’agit pas pourtant d'une
fixité absolue, car I'arbitrage peut ouvrir la voie a des
changements : mais ils seront pacifiques et négociés.
« Mon systéme suppose les choses établies et n’est
fait que pour donner de la solidité a celles qui sont
établies », dit 'abbé dans un morceau important ; « il
est vrai qu’il peut servir a en établir d’autres ; mais ce
sont seulement celles qui peuvent s’établir de concert
avec les parties intéressées et sans violence. » (Idem,
p. 457) Est-ce pourtant bien ce dont il s’agit, lorsque
des frontiéres on passe a I'examen des formes de
gouvernement, républicaine ou monarchique : sont-
elles bien de ces choses qu’'on doive se promettre de
maintenir éternellement, malgré peut-étre I'opinion
des peuples ; et la ressource de I'arbitrage et de I'ac-
cord des membres de la société aux trois cinquiémes
de majorité est-elle vraiment conforme au droit et a la
justice ? 1l faudra lutter, dans le systéme de Saint-
Pierre, contre les séditions et les guerres civiles, par
des moyens qui tous ne sont pas avouables. « S'il ar-
rivait quelque sédition, révolte, conspiration, soupgon
de poison ou autre violence contre le prince ou contre
la maison souveraine, I'Union, comme sa tutrice et
comme sa protectrice-née, enverra dans cet Etat des
commissaires expres, pour étre par eux informée de la
vérité des faits, et en méme temps des troupes pour
punir les coupables selon toute la rigueur des lois. »
(Idem, p. 122) Or Saint-Pierre ne fait pas de distinction,
il n’apporte pas de concession a son principe général :
pour lui, les séditions sont le pire mal possible, et rien
n’esta gagner par elles ; doncil fautles empécher. Il est
vrai que les guerres civiles de son temps avaient été
terribles, et la source de grands malheurs et méme de
conflits nouveaux : et quel déchainement, pour parler
de la fin de son siécle, la Révolution francaise n’en-
traina-t-elle pas ! Mais Saint-Pierre nous dit aussi
explicitement que le systéme de I'arbitrage européen
renforcera, plutét qu'il affaiblira, le pouvoir national

DICTIONNAIRE DE LA TRADITION LIBERALE FRANCAISE 253



des différents souverains ; et du point de vue libéral ce
résultat est au moins problématique. « L’'Union n’est
faite que pour terminer sans guerre les différends de
souverain a souverain, des sujets d’'un souverain avec
les sujets d’'un autre souverain ; elle n’est pas formée
pour diminuer l'autorité d’aucun souverain sur ses
sujets, elle a été formée au contraire pour augmenter
cette méme autorité ; puisqu’elle assure a chaque
souverain un secours certain et invincible contre tous
sujets, toute ville, toute province qui refuserait de lui
obéir. » (Idem, p. 262) De méme, il dit que les ministres
n‘auraient pas moins d’affaires a gérer, mais des
affaires plus hautes et plus agréables. Or en libéral on
doit vouloir que le pouvoir s’occupe de moins de
choses, ou plutdt se contente d’agir dans sa sphere.
C’est ce que Saint-Pierre ne dit pas. Il entend que I'Etat
se concentre sur ses missions utiles, mais il les congoit
peut-étre un peu trop largement, incluant indistincte-
ment les moyens « soit pour perfectionner I’éducation
des enfants, soit pour conserver la religion dans sa
pureté, soit pour rendre les villes plus commodes aux
étrangers et aux bourgeois, soit pour favoriser davan-
tage les arts et les métiers. » (Idem, p. 407) Son critere
de l'utile, pour juger des dépenses publiques, n’est
pas l'exact opposé du libéralisme, mais aussi il s’en
distingue, quand le critére du juste est abandonné.

Ces aspects du projet ne sont pas rassurants ; mais
d’autres peuvent convenir. Dans le systeme de la paix
européenne, les frontieres sont ouvertes, établissant
une concurrence et une émulation entre les différents
Etats, que chaque individu peut rejoindre librement en
transportant ses richesses avec lui, pour y vivre d'une
vie meilleure. « La différence de traitement de la part
des souverains opérerait infailliblement ces transmi-
grations, comme nous voyons les familles sujettes a
la taille arbitraire, persécutées par les collecteurs, se
réfugier et se transplanter dans les villes abonnées, il
est évident qu'il naltrait bientot entre les souverains
une louable émulation, a qui traiterait mieux ses sujets,
a qui ferait des lois plus commodes, des établissements
plus avantageux pour attirer dans leurs Etats plus
de familles étrangéres ; et cette émulation si utile a
chaque souverain serait encore infiniment plus utile a
leurs sujets. » (Idem, p. 243) L'union de I'Europe aura
pour fonction de garantir la paix et la liberté des
échanges ; en s’assurant que dans chaque nation les
marchands soient tous également libres de venir
vendre et acheter des marchandises, elle assurera
I'établissement d'un « commerce perpétuel, libre, sir,
égal pour les conditions et universel ». (Idem, p. 115)
Enfin, la société européenne vivra dans la tolérance
religieuse : caril est fermement dit que « dans le projet,
on laisse chacun dans sa religion ». (Idem, p. 207) Il y
aura des chrétiens, des mahométans, des calvinistes :
on ne se mélera pas d’établir une fixité dans les choses
spirituelles.

Castel de Saint-Pierre, Charles-Irénée

Pour bien juger du projet de paix perpétuelle de
Saint-Pierre, il faut d’'abord comprendre que la version
qu’il a livrée au public n’était qu'une reformulation,
trés modifiée, d’'une premiére version essentiellement
universaliste. Il aurait vouluy, initialement, que tous les
souverains de la terre se mettent a signer 'un apres
I'autre un traité pour se garantir mutuellement leurs
possessions actuelles et pour organiser l'arbitrage
de leurs différends. Mais ce premier projet fut rejeté
comme une vision, une utopie capable tout au plus de
faire sourire. La princesse Palatine, qui a eu connais-
sance d’'une version tres primitive, se moque de cette
paix perpétuelle dont I'abbé s’est entiché. « Il veut
écrire tout un livre la-dessus », marque-t-elle dans une
lettre. « Voici son premier cahier ; mais je doute qu'’il
acheve l'ouvrage ; on s’est bien moqué de lui déja. »
(Lettres de Madame la duchesse d’Orléans, née Princesse
Palatine, 1985, p. 453-454) Dans le volume imprimé
en 1713, Saint-Pierre reconnait que « dans la seconde
ébauche le projet embrassait tous les Etats de la
Terre » ; mais, ajoute-t-il, « mes amis m’ont fait re-
marquer que quand méme dans la suite des siecles la
plupart des souverains d’'Asie et d’Afrique demande-
raient a étre recus dans I'Union, cette vue paraissait si
éloignée et embarrassée de tant de difficultés qu’elle
jetait sur tout le projet un air, une apparence d’im-
possibilité qui révoltait tous les lecteurs ». (Projet de
paix perpétuelle, éd. Institut Coppet, p. 16) L’ambition
premiere de Saint-Pierre était donc d’établir une so-
ciété a I'échelle du monde, pour étendre a cet espace
complet les garanties de I'Etat de droit.

On a fait, du projet européen comme du projet
mondial, une méme critique : c’est que ce sont des
utopies, fondées sur des impossibilités. On sait, a notre
époque, a quoi nous en tenir sur la prétendue chimeére
d’'une union de I'Europe ; mais a 'examen méme du
livre de Saint-Pierre, les impossibilités ne se présen-
tent pas a la vue : plutdt, ce qui a été appelé un
utopisme, n’est pas méme un optimisme : c’est un froid
réalisme. L’abbé se fonde en effet sur les faits ; il ne les
arrange pas a sa guise, mais les prend tels qu'ils sont,
quitte a supposer méme plus de noirceur dans les
intentions, et plus de petitesse dans les vues, que le
monde n’en comporte. On signera son projet de traité
lorsqu’on en aura eu assez bonne connaissance, croit-
il, parce que les raisons de le signer sont supérieures,
et de beaucoup supérieures, aux raisons de ne pas
le signer. Et pour établir ceci, il n’est pas nécessaire
de multiplier les hypothéses embarrassantes. « Je ne
suppose point un souverain parfait », écrit I'abbé ;
«mais s'il est parfait, a la bonne heure : 'amour du bien
public, le zéle pour la justice le mettent de notre coté ;
s’il n’est pas parfait, s’il est méme injuste, pourvu qu’il
désire d’augmenter ses revenus, pourvu qu’il souhaite
de faire durer longtemps sa maison sur le trone, il est
encore pour nous ; qu’il aime la belle gloire, il songera
a étre le bienfaiteur de ses peuples et de toutes les

254 DICTIONNAIRE DE LA TRADITION LIBERALE FRANCAISE



Castel de Saint-Pierre, Charles-Irénée

nations, et non pas le fléau du genre humain ; qu’il
aime la magnificence des meubles, des batiments, des
équipages, il est également pour nous ; s'il est dévoué
a la vertu, s'il est livré aux plaisirs, il est encore pour
nous. Ce systeme a de quoi contenter tous les carac-
téres ; et sans paix aucun de ces caractéres ne saurait
jamais étre, a beaucoup pres, si content. » (Idem,
p. 116) Dans ce systeme de paix, on ne fait pas sonner
les grands mots de morale et de vérité, on se contente
de prendre les souverains par leurs passions vraies,
et de leur faire toucher du doigt leur intérét personnel.
IIs veulent s’agrandir : on leur fait voir la crainte bien
plus grande et la probabilité bien plus forte de perdre
quelque partie de leur territoire ; ils convoitent les
richesses et la fortune : on établit par le calcul les
sommes immenses que I'état de paix conserve ou per-
met d’acquérir, comparé a celles que la guerre gaspille,
pour un résultat incertain. Des lors, 'accusation d’uto-
pisme, qui sonne si bien dans la bouche de gens qui
veulent passer pour raisonnables, se résout a une
démonstration dont certains termes au moins sont de
I'ordre de I'arithmétique. Certains diront encore qu’on
commettra toujours des violences, et qu’ainsi un état
de profonde paix ne peut exister, a aucune échelle :
mais Saint-Pierre ne promet pas que tous les meurtres
et que toutes les violences cesseront ; qu’on établisse
la société européenne, qu’'on perfectionne la police a
I'intérieur de chaque Etat, et cette amélioration sera
toujours de grande valeur. Il ne promet pas davantage
la fin des différends, car sans doute les sujets de
discorde ne s’évanouiront pas : la paix perpétuelle,
c’est le bannissement de la violence pour les résoudre,
ce n'est pas l'éradication de toute source de proces.
On peut méme croire que la guerre se rallume malgré
toutes les précautions prises : mais alors, elle n’arri-
vera pas une fois par siécle, dit Saint-Pierre. (Idem,
p. 410-411) Ainsi, 'auteur du projet ne promet pas des
chimeres, et il ne se fonde pas sur des impossibilités.
Que deux souverains se mettent d’accord pour signer
ce projet de traité, qu'y a-t-il de si fantasque et de si
utopique ? Ce serait un projet héroique de mettre
d’accord d’emblée tout un continent ; mais l'asso-
ciation successive, est-elle impossible, non pas pour
nous qui avons vu I'Union européenne se fonder ainsi
et croitre d’aprés ce modéle, mais pour tout homme
qui réfléchit ? « Que deux signent d’abord I'Union, est-
ce trop embrasser ? », demandait'abbé de Saint-Pierre
en 1713. « Que ces deux offrent le traité a un troisieme,
et puis tous ensemble a un quatriéme, est-il donc
impossible ? Et ainsi tous pourront le signer les uns
a la suite des autres, et de proche en proche. » (Idem,
p. 119) Aussi, on en revient toujours a la méme dé-
monstration : les souverains ont-ils intérét, ou n’ont-
ils pas intérét a proscrire la guerre et a s’engager
désormais a recourir a l'arbitrage, pour se garantir
leurs possessions actuelles ? Or, encore une fois, « s'il
y a pour tous les souverains chrétiens de si grands

avantages a signer ces douze articles fondamentaux,
ou d’autres articles équivalents pour I'établissement
de la société européenne, il est comme impossible que
si ce projet vient a la connaissance des vingt-quatre
principaux souverains d’Europe, il n'y en ait pas au
moins deux qui les signent ; qu’il est comme impossible
qu’avec le temps ces deux ne persuadent pas un
troisieme ; qu’il est comme impossible qu’avec le
temps ces trois ne viennent pas a bout de persuader un
quatriéme ; qu’ainsi il est impossible que cette société
ne croisse avec le temps, et qu’elle ne prenne enfin
avant un demi-siecle son accroissement total, et son
entier affermissement. » (Idem, p. 157) Le visionnaire
est proprement celui qui indique le futur et I'asservit
aux lois de son esprit ; mais Saint-Pierre n’est pas de
ceux-la : il ne veut parler ni du temps ou se com-
mencera l'union, ni de celui ou elle aura pris tout son
développement. Il ne s’agit présentement que de
prouver qu'il est vraisemblable qu’en ce siécle ou dans
le suivant il se trouvera deux souverains assez sages
pour signer un projet de traité.

L’abbé de Saint-Pierre a été perspicace, et les
développements du XXe siécle lui donnent raison. Ce
que néanmoins il n’a pas aperg¢u et ne pouvait aper-
cevoir, c’est le caractére vrai de la démocratie. Car
apreés lui il s’est agi de faire signer, non des souverains,
mais des masses, et la circonstance n’est pas indif-
férente. Les peuples modernes, méme libres, aiment a
se donner le spectacle du courage par des combats
menés en terre lointaine ; c’est un exercice pour leur
virilité, un test pour leur patriotisme. Saint-Pierre croit
qu’en république une guerre de conquéte serait une
folie qui ne peut méme s’imaginer, car les profits en
seraient minimes et les pertes immenses. « Dans les
résolutions des républiques, on a beaucoup d’égard
aux intéréts des sujets », note-t-il. « C’est que ce sont
les sujets qui y décident de tout. Or le profit qui peut
revenir d'une conquéte a chaque sujet est si petit,
si éloigné, si incertain en comparaison des subsides
qui sont grands, certains et présents ; les biens des
habitants des frontiéres sont exposés a de si grands
ravages ; les négociants font de si grosses pertes par
I'interruption du commerce qu'’il n’est pas ordinaire
que ces résolutions aillent plus loin qu’a conserver
I'Etat et le commerce en son entier. » (Idem, p. 110)
L’aveuglement collectif doit cependant étre compté
pour supérieur a celui qui anime un souverain indi-
viduel. Dans les voies de la guerre ou de la tyrannie,
avait bien remarqué Turgot, « un despote est arrété
par son propre intérét; il a le frein du remords, ou celui
de 'opinion publique ; mais une multitude ne calcule
rien, n’a jamais de remords, et se décerne a elle-méme
la gloire lorsqu’elle mérite le plus de honte. » ((Euvres,
éd. Institut Coppet, t. V, p. 492) C’est une observation
importante, que Saint-Pierre aurait été amené a faire a
une époque plus avancée de I'histoire des institutions
humaines.

DICTIONNAIRE DE LA TRADITION LIBERALE FRANCAISE 255



[Ses idées économiques. — I.] L’analyse écono-
mique proposée ou suggérée par 'abbé de Saint-Pierre
dans ses différents écrits n’aboutit pas davantage a
I'utopie que ses recommandations sur la paix. Pas plus
qu’en cette derniere matiere il ne recourt a des hypo-
théses extravagantes : a l'inverse, il se montre tres
attentif a s’enraciner dans les faits. L’homme comme
agent économique, il I'a considéré attentivement, en
philosophe et en moraliste, et il le prend avec ses
mobiles avérés, I'intérét personnel notamment, et dans
ses variétés innombrables. La condition humaine est
plurielle : c’est une premiére donnée de 'expérience.
« Les hommes naissent fort inégaux en intelligence,
cette grande inégalité se remarque tous les jours
dans les enfants de méme age, qui ont eu la méme
éducation. » (Ouvrages de politique, t. 111, p. 27) On
observe en outre que '’humanité se conduit rarement
d’aprés les maximes de la religion ou les idées de la
philosophie, que les hommes regardent généralement
comme de pures spéculations. « L'intérét ordinaire
des hommes, c’est la satisfaction de leurs passions »,
répéte encore Saint-Pierre dans son Projet de paix
perpétuelle (éd. Institut Coppet, p. 198), et cette obser-
vation mérite de servir de fondement a toute propo-
sition de politique ou d’économie politique. « Il ne faut
point demander aux hommes, ni par conséquent aux
souverains, ni aux ministres, qu’ils cherchent autre
chose dans leur conduite et dans leurs entreprises, que
I'augmentation de leur réputation, ou I'augmentation
de leurs autres biens. » (Ouvrages de politique, t. VI,
p. 27) Et telle est bien I'erreur commise par les inter-
ventionnistes, qui, poussés par un désir estimable de
serendre utiles, tombent d’erreur en erreur pour avoir
négligé le motif premier de l'intérét personnel. Un
arrét de juin 1731, par exemple, est venu restreindre
la plantation de vignes et favoriser un rééquilibrage
en faveur du blé : cette politique, dit Saint-Pierre,
qui blesse la liberté du commerce et le droit des
propriétaires de terres, « n’est fondé que sur de vaines
subtilités, fondées elles-mémes sur de fausses sup-
putations : parce qu'il n'y a personne si clairvoyant
dans une affaire que celui qui y est intéressé, et qui
peut facilement se corriger par sa propre expérience,
sans avoir besoin d’arrét du Conseil qui lui défende des
dépenses qui lui seraient préjudiciables. » (Ouvrages
de politique, t. VIII, p. 104) En Hollande, on voit le
travail des hommes, laissé libre, faire naitre une
prospérité remarquable : c’est un spectacle qui mérite
I'attention. Mais lorsqu’en France on a voté des lois ou
fondé des établissements qui affaiblissaient le motif
de l'intérét personnel, les résultats n’ont pas été a la
hauteur des ambitions, dit 'auteur.

Les hommes s’épuisent au travail, ou s’adonnent a
la paresse, selon le résultat que chacune de ces deux
actions leur aura démontré produire. Le moyen de
rendre les hommes laborieux, est d’abord indirect :
C’est de garantir la sécurité, et de maintenir I'impot

Castel de Saint-Pierre, Charles-Irénée

juste, faible et prévisible. Lorsque la chaine naturelle
qui mene du travail persévérant a la richesse est
brisée, par les dilapidations, les guerres, les imp6ts, les
monopoles, les réglements qui génent, alors I'intérét
personnel dicte a 'homme d’autres comportements.
« Tout travail est pénible », écrit Saint-Pierre, « et
lorsque 'homme voit que son travail ne lui rapporte
pas, ou ne lui rapporte pas suffisamment, il demeure
oisif, et ne se donne pas des peines inutiles. Mais la
ou le travail est bien payé, les hommes travaillent
volontiers et beaucoup. » (Ouvrages de politique, t. V,
p. 182-183) Cet enrichissement par le travail suggére
aux individus de nouvelles combinaisons productives
et détermine la répartition des forces la plus ap-
propriée, entre les différentes occupations, mais aussi
dans le temps et dans l'espace. « C’est une maxime
constante que l'argent va communément la ou il
produit plus d’intérét ou de profit », note Saint-Pierre,
« et par conséquent la ou il est le plus nécessaire qu'il
aille pour le bien de I'Etat, de sorte que s'il vient en plus
d’abondance a un port ou a une capitale, ce sera une
preuve qu’il y apporte plus de profit au propriétaire
qu’il ne lui en apporterait ailleurs. » (Ouvrages de
politique, t. IV, p. 126) Et il en va de méme dans 'agri-
culture, qui n’a pas besoin d’édits et de reglements.
« Tant qu’il y aura suffisamment a gagner au labourage,
il n'y a pas a craindre que la terre manque de labou-
reurs, il y en aura toujours un nombre suffisant. »
(Idem, p. 130-131). Car c’est une observation d’ordre
général, et non particulier, qu’a faite Saint-Pierre. En
tout, peut-il conclure, « il n’y a qu’a laisser liberté aux
sujets de choisir leur profession, il n'y a qu'a leur
faciliter les moyens d’y réussir, et toutes les profes-
sions seront remplies, a mesure qu’elles produiront
d’utilité aux particuliers, et par conséquent a I'Etat. »
(Ouvrages de politique, t. V, p. 220)

Une noble émulation ne se maintient cependant
dans l’économie qu’autant que les rapports des
hommes entre eux sont fondés sur la liberté. Il faut que
les prix, dit I'abbé de Saint-Pierre, s’établissent libre-
ment, y compris les salaires. (Projet de taille tarifée,
1737, p. 331) C’est la condition méme de I'équilibre
économique.

Ce n’est pas pourtant a dire que le travail constitue
en soi une richesse ; il ne I'est qu’en fonction de ses
résultats. Si 'on commissionnait trois cent mille
hommes a creuser des lacs, explique I'abbé, et a les
remplir des qu’ils auraient été creusés, 'argent circule-
rait dans leurs mains, ils feraient des consommations :
mais au fond ils n’auraient pas produit, et rien ne serait
moins profitable que cette combinaison. (Projet de paix
perpétuelle, éd. Institut Coppet, p. 229) En revanche,
I'oisiveté est un désordre qu’il faut combattre, et
impressionné peut-étre par I'exemple de la Hollande,
Saint-Pierre propose d’enfermer les mendiants valides
dans des maisons de correction ou de les faire tra-
vailler dans des manufactures soutenues par I'Etat.

256 DICTIONNAIRE DE LA TRADITION LIBERALE FRANCAISE



Castel de Saint-Pierre, Charles-Irénée

(Ouvrages de politique, t. V, p. 192-193) Pour favoriser
le travail productif, il recommande aussi la liberté du
travail le dimanche apres-midi, et la suppression de
toutes les fétes. Les pauvres, pense-t-il, en tireraient
un surcroit de revenus qui les feraient toucher a I'ai-
sance ; quant aux autres, ils auraient I'occasion d’accu-
muler des ressources et éviteraient les dissipations du
cabaret. (Liberté aux pauvres de travailler les fétes et
les dimanches apres-midi : Arch. départ. du Calvados,
38 F 46.)

Contre le préjugé nobiliaire, Saint-Pierre considére
le commerce comme une forme honorable de travail
productif, et il sonne la charge, des premiers, contre
la dérogeance. (Carole Dornier, La monarchie éclairée
de l'abbé de Saint-Pierre, 2020, p. 82) D’apres lui, le
commerce enrichitles nations d’'une maniére double et
réciproque. Quand il s’opére librement, on peut étre
stir qu'il est un jeu a somme positive. « Quand il se fait
une vente entre marchands, le vendeur y gagne et
I'acheteur aussi : car sans un gain réciproque et réel ou
apparent, ni le vendeur ne vendrait a tel prix, ni I'a-
cheteur de son c6té n'achéterait a tel prix. Quelquefois
I'un des deux se trompe ; mais communément, eu
égard a leurs besoins et a leurs intéréts, tous deux
gagnent a I'échange ou au marché, quelquefois éga-
lement, mais le plus souvent inégalement. De la il suit
que multiplier les échanges ou les ventes entre com-
mergants, entre les sujets d’'une nation, et entre nation
et nation, c’est contribuer a les enrichir ; diminuer
le commerce, diminuer le nombre des échanges, des
ventes, des achats entre négociants, c’est diminuer
leurs profits et leurs revenus. » (Projet pour perfec-
tionner le commerce : Ouvrages de politique, t. V,
p. 173-174) C'est 1a une opinion importante, qui se
trouve répétée dans nombre de ses écrits (voir encore
Ouvrages de politique, t. 1V, p. 8-9 ; Projet de paix
perpétuelle, éd. Institut Coppet, p. 336 et 341 ; etc.).
Suivant cette conception, Saint-Pierre est convaincu
que l'accroissement du commerce d'une nation se fait
au bénéfice de toutes les autres, et qu’il ne faut pas
de jalousie dans ces sortes d’affaires, ou les salaires
des commercants sont le fruit du travail, et donc
parfaitement justes. (Projet de paix perpétuelle, p. 112
et 114) L’autarcie serait une politique insensée,
contraire aux intéréts de toutes les nations ; il le
prouve méthodiquement pour le cas du Japon, dont on
avait vanté maladroitement la politique de renferme-
ment. (Ouvrages de politique, t. V111, p. 271 et suiv.)

Les avantages du commerce libre sont d’abord
économiques : ce sont les disettes évitées, le bien-étre
plus général et plus assuré, comme le prouve le cas de
la Hollande, ol I'on ne craint pas la famille, quoiqu’il
n'y croisse que tres peu de blé. (Ouvrages de politique,
t.V, p. 206) Sous un autre aspect, le commerce est aussi
un vecteur de rapprochement et de paix pour les
nations. Les idées et les usages sont sans cesse

DICTIONNAIRE DE LA TRADITION LIBERALE FRANCAISE

comparés, et s’ensuit une amélioration et une noble
émulation.

Saint-Pierre a cependant le tort de trop désespérer
des forces des individus et de l’association libre, et
d’admettre l'intervention d’'une Compagnie des Indes,
appuyée sur I’Etat. « Il y a une autre grande raison pour
former des compagnies », argumente-t-il, « c’est que
pour les commerces lointains il faut des établisse-
ments et de grandes dépenses, qui ne peuvent
produire que plusieurs années apres. Il faut donc un
premier fond tres considérable, ce qui ne se peut
former que par une grande compagnie ». (Ouvrages de
politique, t. V, p. 180) Il a encore le tort, comme les
physiocrates, de réclamer des marques de distinction
pour les commercants méritants, et, comme Sully, de
prétendre a la nationalisation de certaines produc-
tions, pour soutenir nos manufactures naissantes et ne
pas dépendre de I'étranger. (Idem, p. 196-197 et 203.)

[Idées économiques. II. La question de I'impot.]
Parmi les préoccupations économiques des auteurs
du XVIIIe siecle, la question majeure, c’est celle de
I'impot ; et on peut dire sans exagération que c’est la
fiscalité arbitraire et dévastatrice de I’Ancien régime
qui a donné naissance au mouvement économique
réformateur du siécle des Lumiéres, car elle fut la
source des plus grands mécontentements et des
injustices les plus palpables.

En 1718, la taille, impot personnel dont la
répartition avait déja été jugée tres disproportionnée
et ruineuse par des auteurs comme Boisguilbert, fut
I'objet des méditations approfondies de I'abbé de
Saint-Pierre, qui se transporta méme a La Rochelle
pour étudier les effets de réformes qu’on y conduisait
en suivant les plans de Vauban, autre penseur majeur.
Saint-Pierre partage avec l'un et 'autre de ces réfor-
mateurs de I'imp6t une méme préoccupation pour le
pauvre peuple, qu'une fiscalité abusive tourmente et
écrase. « Ce qui m’a le plus touché, et ce qui m’'a
déterminé le plus fortement a travailler avec constance
a chercher les moyens de rectifier la maniere d'im-
poser le subside de la taille », confie-t-il, « ¢’a été la
considération des miseres excessives d'une multitude
prodigieuse de pauvres familles taillables non pro-
tégées, qui portent injustement une partie du fardeau
que devraient porter les taillables protégés. J'ai été
pour mon malheur plusieurs fois témoin de leurs
miséres ». (Projet de taille tarifée, 1737, p. 12-13)
Saint-Pierre n’était certes par le premier a proposer
ces observations, et peut-étre ne fallait-il que des yeux
pour apercevoir les maux du systeme en usage. En
effet, dit-il en téte de son mémoire sur I'impot, « il
n’'est pas possible de faire quelque séjour dans les
campagnes sans étre témoin des injustices criantes
qui se font dans la répartition de la taille arbitraire,
sans entendre parler du grand nombre de frais, de
contraintes que souffrent tous les jours les pauvres
taillables non protégés, sans étre informé des longs

257



emprisonnements de plus de cent collecteurs dans une
seule élection, et de la haine successive entre les
familles, causée par les procés sur la taille, et entre-
tenue par les taxes disproportionnées, que font tour a
tour par représailles les collecteurs de chaque année
sur leurs ennemis, et sur leurs plus proches voisins. »
(Idem, p. 1) La Bruyeére, Fénelon, ont déja fait entendre
des plaintes sur la misére des campagnes francaises ;
mais Saint-Pierre est surtout le continuateur de
Boisguilbert et de Vauban, qui ont dessiné un vrai
projet de réforme, afin d’établir enfin une fiscalité
économique.

Le grand défaut de la mauvaise répartition des
impots, remarque Saint-Pierre, c’est qu’elle détruit la
production a sa base. « Rien ne décourage plus les
hommes d’étre laborieux et industrieux », souligne-t-il,
« que de n'avoir aucune slireté ni de jouir de leur
travail, ni d’en laisser les fruits a leurs enfants, faute
d’un reglement et d’un tarif qui régle ce que chaque
sorte de revenu doit payer ». (Idem, p. 15) Les indi-
vidus que la taille ruine, cessent toute activité, et
envoient leurs enfants mendier. (Ouvrages de politique,
t. IV, p. 36) Les autres vivent dans la médiocrité,
guettant les occasions de passer dans des villes
tarifées, ou s’attachant a donner spectacle de leur
grande pauvreté. S'ils ne paient jamais leurs imp6ts
qu’'obole aprés obole, c’est que la réputation de bon
payeur est 'assurance d’avoir de la hausse l'année
suivante : aussi, « ils veulent passer pour insolvables »,
dit Saint-Pierre, sous peine de le devenir en tres peu de
temps. (Idem, p. 27)

La taille est doublement inégalitaire. Une premiére
répartition se fait d’abord a vue de pays entre les
généralités et entre les paroisses : aussi toutes ne
portent-elles pas un fardeau a la hauteur de leurs
forces. Ensuite, des collecteurs sont chargés d’établir la
répartition de I'imp6t dans chaque paroisse : et soit
manque de connaissance, soit tendance a vouloir se
sauver, en imposant davantage les indéfendus, la
seconde répartition est plus injuste encore que la
premiere. Les collecteurs n'ont qu'un souhait : se dé-
barrasser de leur tiche, quitte a ruiner les populations.
« Chacun de ces collecteurs dit : Aprés moi fera les
vignes qui pourra », note Saint-Pierre. (Projet de taille
tarifée, 1739, p. 60) Comme cette occupation n’est
pas fixe, mais qu’elle est réclamée chaque année de
nouveaux individus tirés au sort, la division du travail
n’opére pas, les collecteurs ne savent pas leur métier
et ne daignent pas I'apprendre. « Il arrive méme que ce
sont souvent des habitants qui ne savent ni lire ni
écrire ni calculer, et qui ne connaissent ni les méthodes
ni les expédients du recouvrement », dit 'abbé. (Idem,
p. 41)

Sil'imp0ot était justement réparti par des personnes
qualifiées et assermentées, a un taux modéré et
prévisible, tous les honnétes travailleurs tiacheraient
d’obtenir de leur occupation les plus forts revenus,

Castel de Saint-Pierre, Charles-Irénée

ils épargneraient et jouiraient tranquillement de leur
richesse péniblement acquise. Pour cela, il est indis-
pensable de quitter la voie de l'arbitraire, pour s’at-
tacher plutot aux réalités. « Tant qu’il est possible, il ne
faut rien laisser a I'arbitraire des hommes de ce qui
peut étre réglé par la loi, si 'on veut éviter les grands
inconvénients que causent l'injustice et la dispro-
portion. » (Idem, p. 130) Dans le systeme proposé par
I'abbé de Saint-Pierre, I'injustice serait vaincue par
trois moyens : les tarifs, les déclarations, et 'emploi de
collecteurs professionnels. Le tarif fixera ce que doit
payer en général tel ou tel ouvrier, un boulanger, par
exemple, sur ses revenus. Les déclarations viendront
ensuite fournir une connaissance des revenus de
chaque taillable, comme une base sur laquelle on
puisse faire peser I'imp6t, d’apres le taux fixé par le
tarif. Enfin, des collecteurs professionnels sauront
s’acquitter de leur tache a moins de frais et avec moins
d’erreurs que de pauvres ignorants tirés au hasard et
conduits par la crainte des chatiments. Cette réforme
globale permettrait, dit Saint-Pierre, d’approcher de la
situation anglaise ou hollandaise, ot chacun, sachant
qu'il doit payer le dixieme ou le huitieme des revenus
de son métier, ne craint pas les collecteurs et s’occupe
uniquement des moyens de s’enrichir. (Projet de taille
tarifée, 1737, p. 41-42)

Pour plus de justice, I'abbé de Saint-Pierre voudrait
que les petits revenus soient exonérés de la taille.
Il désirerait encore que de pareilles dispenses soient
attribuées a quelques catégories spéciales, comme les
parents de plus de trois enfants de moins de dix ans,
les veuves et veufs chargés d’enfants, les infirmes,
les soldats qui auront servi vingt ans ou qui seront
estropiés, etc. (Idem, p. 93-94) Toutes ces personnes
seraient exonérées de la taille et ne paieraient en tout
que les autres impots.

Malgré son monarchisme et des restes évidents
d’étatisme, I'abbé de Saint-Pierre a le courage de
questionner la destination de I'imp6t. Dans un manus-
crit, il dit que les contributions levées sur les peuples
seront toujours payées avec résistance quand on saura
qu'elles alimentent les dépenses domestiques, bati-
ments superbes, jardins magnifiques, gratifications ou
pensions a des favoris et favorites, spectacles, repas,
fétes, etc., auxquels le peuple n’est pas convié et ne
prend aucune part. « L’on ne peut pas empécher les
sujets de regarder comme injustice la violence qu’on
emploie pour leur 6ter une partie de leur bien, souvent
d'un bien nécessaire a la subsistance de leurs familles,
pour en gratifier des personnes qui ne se distinguent
en rien pour I'augmentation du bonheur de la nation
et qui ne sont pas dans une grande nécessité. »
(Observations sur les finances d’'un Etat : Bibl. municip.
de Rouen, Ms 949, II.) Les privileges et exemptions
infondées sont aussi l'objet de ses récriminations ;
mais dans ses écrits publiés il n’ose pas les éliminer,
craignant sans doute d’étre persécuté pour cette

258 DICTIONNAIRE DE LA TRADITION LIBERALE FRANCAISE



Chasse

audace, comme Boisguilbert et Vauban avant lui.
« Castel de Saint-Pierre, qui souhaitait peser sur les
décisions, pouvait sans doute difficilement avancer des
mesures plus audacieuses, acceptables par les auto-
rités », dit une biographe. (C. Dornier, La monarchie
éclairée de I'abbé de Saint-Pierre, 2020, p. 121)

La taille tarifée est I'ancétre de l'impot sur le
revenu, mais chez I'abbé de Saint-Pierre, c’est une
fiscalité incitative et égalitaire. Elle ne saurait avoir
vocation, dans son esprit, a transformer les conditions
sociales et a redistribuer les revenus. « Le but d’une loi
juste n’est pas d’égaler les conditions inégales », clame-
t-il, « c’est de les laisser dans leur inégalité, en prenant
de chacune d’elles un subside non égal, mais propor-
tionné a leurs différents revenus ou profits annuels
inégaux. » (Projet de taille tarifée, 1723, p. 126) « Ce
serait une grande injustice de vouloir oter a 'un pour
donner a l'autre », croit-il, car alors tous auraient un
sort de plus en plus équivalent, soit qu'ils travaillent
beaucoup, soit qu'ils travaillent peu. (Idem, p. 66)

[Son influence ; ses défauts.] Epiant les abus et
cherchant les perfectionnements, I'abbé de Saint-
Pierre n’a pas plus éradiqué les premiers qu’il n’a
introduit les seconds. Sa taille tarifée est restée une
expérience, un projet, jusqu'a I'’époque de la Révo-
lution, et que dire de son projet de paix perpétuelle ?
Et telle est bien la place de cet auteur dans l'histoire
de la pensée en France : quoique plus hardi et plus
distinctement réformateur que la génération des
Descartes, Nicole ou Malebranche, il n’a pas ceuvré,
comme la suivante, a la transformation héroique de la
société, et son nom ne trouve pas place a coté de
Montesquieu ou de Voltaire, parmi les fondateurs de
I'ordre nouveau. Saint-Pierre a accompagné de ses
veeux des transformations sur le point de s’accomplir
et s’est montré l'avocat de causes bientdt gagnées,
comme la tolérance ou la paix internationale. Il a
introduit une méthode dans l'examen des sciences
morales et politiques, dont ses successeurs tireront
profit, tels Jeremy Bentham, le fondateur de l'utili-
tarisme, qui reprend apres Saint-Pierre le critére
dominant de 'utile et du plus grand avantage du plus
grand nombre.

Cet auteur se présente donc a nous comme un
chalnon souvent manquant, dans les histoires de la
pensée, entre deux époques : la pensée classique d'un
cOté, les Lumieres de l'autre. Au milieu de ces trans-
formations en cours, Saint-Pierre est un passeur, un
intermédiaire. Dans les réunions de I'Entreso], il c6toie
le marquis d’Argenson et devient son ami et son
mentor. Le vieil abbé, se souviendra le grand défenseur
du laissez-faire, était « celui qui nous fournissait le plus
de lectures de son cru, tout son temps et ses forces
dans un age tres avancé étant dévoué aux systemes
politiques qu’il invente et découvre sur toutes les
parties du gouvernement. Il désirait que plusieurs
de nous emportassent ses mémoires pour écrire des

DICTIONNAIRE DE LA TRADITION LIBERALE FRANCAISE

réflexions et objections sur ses systemes, auxquelles
il répliquait avec autant d’exactitude que de persé-
vérance dans ses idées, quoiqu’il se pique de ne pas
abonder dans son sens. » (Mémoires du marquis
d’Argenson, éd. Rathéry, p. 99) Rappeler cette relation
permet de retracer une filiation plus juste des idées
libérales en France, qui tiendrait compte des mentors
oubliés, tels Gournay pour Turgot. Car I'histoire de la
liberté en France est celle d’avancées lentes et pro-
gressives, et d'une succession de passeurs de témoin,
qui, comme ici, permettent a différentes générations
de se succéder, et aux conceptions libérales de mirir.

On ne saurait toutefois achever cette présentation
sur de tels éloges ; car les écrits de I'abbé de Saint-
Pierre regorgent aussi, comme on pouvait d’ailleurs
s’y attendre, de réflexions qui tranchent avec le libé-
ralisme qu’il a participé a fonder. Comme les phy-
siocrates, il ne s’embarrasse pas du pouvoir fort,
mais cherche a le faire servir au bien. Il croit que les
monarchies ont sur les républiques cet avantage,
que les réformes s’y conduisent plus aisément, plus
complétement.

A lentendre suggérer la création de bureaux,
d’académies et de compagnies, on le croirait atteint de
la maladie de I'étatisme, et il est certain qu’il accorde
une trop grande confiance au pouvoir politique. Il veut
réglementer plus sagement ce qui l'est piteusement,
sans assez approfondir si la liberté ne vaudrait pas
mieux. Certes, il est loin de faire présager de la vanité
des réformateurs socialistes et communistes du siécle
suivant, et ses projets, qui tous ne blessent pas la
liberté humaine, il a soin de les soumettre a 'expé-
rience et a la contradiction. Mais la pente courante
de I'étatisme, a dicter le cours des choses humaines,
n’est pas blamé, mais plutét appuyé par lui. Gustave
de Molinari croit qu’au siécle de la démocratie et des
grandes associations libres, Saint-Pierre aurait aban-
donné la chimere de I'amélioration par la loi, pour
fonder toutes ses espérances sur l'initiative privée :
c’est possible, car si des intelligences médiocres ont pu
voir clair au XIXe siécle, un esprit si juste que le sien ne
serait sans doute pas demeuré aveugle. Mais tels qu'ils
demeurent devant l'histoire, ses bureaux perpétuels
ont le grave démérite d’avoir entériné la fausse idée de
I'Etat producteur de progrés, qui est réguliérement la
cause des plus grandes déceptions de l'histoire de
I’humanité.

CHASSE. La chasse est une activité productive de
I'homme, 'une des plus anciennes et aussi les plus
arriérées. D’abord, elle détruit sans reproduire, et ap-
partient donc a un état tres sauvage de la civilisation.
(H. Baudrillart, La liberté du travail, etc., 1865, p. 371)
Surtout, elle communique aux populations des habi-
tudes de férocité qui sont difficilement compatibles
avec les fondements des sociétés modernes. Car les
chasseurs accomplissent des actions qui ne sont pas

259



